
La democracia en Europa.indd   8 19/12/24   8:14



 — 9 —

 

Índice

Aurkezpena. Demokrazia Europan: erronkak eta irtenbideak eraldaketa garaian 	 11
Irune Zuluaga Zamalloa, EuroBasqueko Presidentea, EuroBasque - Europar Mugi-
menduaren Euskal Kontseilua

Presentación. La democracia en Europa: desafíos y respuestas en tiempos de transfor-
mación  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                           	 13
Irune Zuluaga Zamalloa, Presidenta de EuroBasque - Consejo Vasco del Movimiento 
Europeo

La democracia en Europa en el contexto de las transformaciones globales del si-
glo xxi . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                            	 15
Francisco Balaguer Callejón, Catedrático de Derecho Constitucional de la Univer-
sidad de Granada y Catedrático Jean Monnet ad personam de Derecho Constitucional 
Europeo y Globalización

La coexistencia de la democracia europea con el auge de potencias no democráticas 	 33
Rosario Tur Ausina, Catedrática de Derecho Constitucional, Universidad Miguel Her-
nández de Elche

Reflexiones sobre la democracia: ¿crisis existencial o fase de madurez de los siste-
mas abiertos? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                     	 57
Igor Filibi, Profesor de Relaciones Internacionales, UPV/EHU y Secretario General de 
EuroBasque

¿Micro-democracias para una transformación sistémica? Laboratorios urbanos 
vivientes en Europa . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                               	 77
Nerea Aranbarri Kortabarria, Facultad de Ciencias Sociales y Humanas de la Uni-
versidad de Deusto

Desafíos y oportunidades para la democracia en la Unión Europa: Explorando 
estrategias para contrarrestar el autoritarismo en el siglo xxi . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 171
Borja Macías Urbano, Premio al Joven Investigador Universitas-Landaburu. UPV/EHU

La democracia en Europa.indd   9 8/1/25   10:16



 — 33 —

La coexistencia (convivencia) de la democracia 
europea con el auge de elementos no democráticos

Rosario Tur Ausina1

Catedrática de Derecho Constitucional, Universidad Miguel Hernández de Elche2

«Si extendemos la tolerancia ilimitada aún a aquellos que son intolerantes; si no 
nos hallamos preparados para defender una sociedad tolerante contra las tropelías 
de los intolerantes, el resultado será la destrucción de los tolerantes (…). Por ello, 
en nombre de la tolerancia, deberíamos reivindicar el Derecho a no tolerar a los 
intolerantes».

Karl Popper (1902-1994)

I.	 A modo de introducción: ¿puede existir la democracia europea en un 
mundo no democrático?

II.	 El contexto: soberanía(s) en un marco global y multinivel.
III.	 A vueltas con el concepto de democracia constitucional.
IV.	 Los brotes populistas ante los déficits de los sistemas políticos

IV.1	 El déficit representativo.
IV.2.	 El déficit en el binomio ley-democracia.
IV.3.	 El déficit en el principio de lealtad constitucional.

V.	 En jaque la libertad de expresión. ¿Amiga o enemiga de la democracia?
VI.	 Un debate (clásico) de fondo: ¿libertad vs. seguridad?
VII.	 Epílogo. Democracias resilientes.
VIII.	Bibliografía.

1	 El presente estudio se inscribe en el marco del Proyecto de Investigación «Instrumentos contrama-
yoritarios en el Estado Constitucional». Ministerio de Ciencia e Innovación. Referencia: PID2019-
104414GB-C32.

2	 ORCID ID: 0000-0003-3612-8447. Scopus ID: 56535433800. e-mail: charo.tur@umh.es

Cómo citar / How to cite:  Tur Ausina, R. (2024). «La coexistencia (convivencia) de la democracia europea con el auge de 
elementos no democráticos», EuroBasque (ed.), La democracia en Europa: desafíos y respuestas en tiempos de trans-
formación, Europa BIilduma - Monografías Landaburu Universitas, EHU Press, ISBN: 978-84-9082-884-7, pp. 33-55 — 
https://doi.org/10.1387/9788490828854

 � Esta obra está bajo una Licencia  
Creative Commons Atribución-NoComercial-SinDerivadas 4.0 Internacional

La democracia en Europa.indd   33 8/1/25   10:16



 — 34 —

Rosario Tur Ausina

I. � A MODO DE INTRODUCCIÓN: ¿PUEDE EXISTIR 
LA DEMOCRACIA EUROPEA EN UN MUNDO NO 
DEMOCRÁTICO?

El título que da nombre a este estudio parte de una premisa que deberíamos poner 
en cuarentena. A saber, que Europa ya es democrática. 

Los sistemas políticos contemporáneos que se autocalifican como democráticos 
y que, en consecuencia, se hallan ligados al tándem pacto-libertad, deben observarse 
desde la prudencia y la necesidad de autocrítica y constante revisión. E igualmente 
debemos prestar atención a los posibles déficits democráticos del propio proyecto 
europeo, individualmente y en su conjunto, y ya sea por factores internos o externos. 
Quizá hemos dado por sentado en excesivas ocasiones y en las últimas décadas, que 
las potencias no democráticas se situaban, en líneas generales, fuera de la misma Eu-
ropa, olvidando que las debilidades internas, en ocasiones ocultas bajo una apariencia 
democrática, pueden en momentos críticos hacer acto de presencia.

A pesar de ello, a la pregunta de si puede haber una democracia europea en un 
mundo no democrático solo es posible contestar con un «debe» existir. Porque no es 
posible obviar el poso que cada movimiento a favor del constitucionalismo democrá-
tico europeo ha ido dejando, no sin pocos sobresaltos. Recordemos los esfuerzos de 
los Estados por hacer realidad un constitucionalismo democrático y social sin prece-
dentes en pleno siglo xx, dispuesto a encontrar puntos de unión con sus democracias 
vecinas. Y observemos al tiempo cómo el proyecto europeo hunde sus raíces en una 
dilatada historia de construcción de un Estado regional supranacional caracterizado 
por una soberanía que se esfuerza por someterse al principio democrático; una sobe-
ranía que es en consecuencia compartida y plural; que ha dispuesto límites variables 
y ha generado una identidad múltiple; con una economía muy diferenciada; en el 
marco de una gobernanza significativamente compuesta; y que ha establecido una 
democracia fragmentada.

A pesar de todo ello, puede haber ocurrido que quizá las amenazas actuales de 
populismo e intolerancia hayan hecho acto de presencia con especial virulencia 
porque, efectivamente y como indica el título de este estudio, los sistemas políti-
cos europeos y el propio proyecto europeo, en buena medida lo que han hecho es 
«coexistir» con elementos no democráticos, faltando, en consecuencia, algo más de 
«convivencia». 

Ha primado en determinados lugares y momentos, un modo de sociedad europea 
excesivamente confiada en las bondades de la democracia, sin relaciones sólidas y 
verdaderamente compartidas, impregnada de una especie de respeto pasivo entre los 
operadores jurídicos, políticos y sociales, sin la suficiente y/o adecuada firmeza desde 
el liderazgo de los principios y valores europeos, y abordando los conflictos desde acti-
tudes represivas. Por ello, se trata de intentar reflexionar sobre aquellas circunstancias 

La democracia en Europa.indd   34 19/12/24   8:14



 — 35 —

La coexistencia (convivencia) de la democracia europea con el auge de elementos no democráticos

y elementos que impiden, pero también que coadyuvan, a la convivencia europea, 
desde un mayor compromiso por crear sociedades cohesionadas pero convencidas y 
lideradas desde un proyecto constitucional europeo largamente gestado, y haciendo 
uso para ello de técnicas y estrategias proactivas y preventivas.

II. � EL CONTEXTO: SOBERANÍA(S) EN UN MARCO GLOBAL Y 
MULTINIVEL

No es posible entender el proyecto europeo al tiempo que las complejas vicisitudes 
estatales, sin poner en evidencia que nos movemos en un contexto global a la vez que 
multinivel, y que nos llevan a reflexionar sobre el concepto mismo de soberanía.

Hemos configurado, efectivamente, democracias complejas y fragmentadas, que 
siguen conformándose sobre la noción de soberanía, pero donde no es posible ya ha-
blar de un único soberano que coexiste de forma aislada con los demás. Una especie 
de soberanía compartida que se esfuerza por mejorar y descubrir nuevas vías para en-
cajar el diálogo, con Estados que formalmente no renuncian a su soberanía mientras 
efectivamente pierden, desde el punto de vista material, espacios de poder. Un espacio 
en cierta medida confuso, y donde ahora entra en escena el impacto tecnológico de 
los últimos años a través, sobre todo, de la inteligencia artificial y las redes sociales.

En consecuencia, la categoría dogmática misma de «soberanía» es una de aquellas 
que más intensamente se han visto obligadas a reconfigurarse. Notas como el plura-
lismo, la negociación, la división del poder, su porosidad o su carácter fragmentado, 
informan y alimentan la soberanía misma, que es refundada a la luz de las circuns-
tancias que se imponen en los siglos xx y xxi. Así, la soberanía estatal se convierte en 
una soberanía «de bloqueo» o negativa, y deja de ser afirmativa y «propositiva»: esto 
significa que los Estados, no pudiendo ya evitar la integración, que les resulta impres-
cindible para el logro de sus objetivos básicos, intentan reconducir este proceso de 
«soberanía compartida» hacia un modelo que les garantiza, ya no tanto el control del 
proceso de integración —que no pierden nunca—, sino su intervención en la toma 
de decisiones en aquellos sectores que aquéllos consideran estratégicos (Filibi, 2023: 
365 ss.). Una soberanía que, mucho más allá del «poder absoluto y perpetuo de una 
República» del que nos hablara Bodin y que otorgaba a los Estados el poder para ac-
tuar de manera exclusiva en un espacio delimitado jurídicamente, ahora debe mutar 
su configuración, pues ya no puede ser la plena posesión del poder público (Arias, 
2023: 385), convirtiéndose más bien en la capacidad para sus titulares de ejercer la 
participación en el poder como interlocutores especialmente autorizados y dotados de 
un poder efectivo para la participación en la toma de decisiones. 

En este contexto, queda aún mucho que decir desde el otro lado, la soberanía eu-
ropea. De hecho, las instancias europeas actúan a modo de «mecanismo tecnocrático 
de corrección» de los intereses populares que se expresan en el ámbito nacional. Así, 

La democracia en Europa.indd   35 19/12/24   8:14



 — 36 —

Rosario Tur Ausina

si de una parte se necesidad la lealtad de los gobiernos y fuerzas políticas nacionales al 
proyecto europeo, con sinceridad, visibilizando e integrando los logros europeos en las 
políticas nacionales, por otro lado, será preciso que la Unión Europea funcione con la 
Bundestrue —solidaridad y fidelidad federal— de los Estados miembros. Y ello siem-
pre teniendo en cuenta que Estados y organizaciones supranacionales necesitarán ir 
«reajustando» su rol en la paulatina conformación de nuestras democracias, como por 
ejemplo le ha pasado a la Unión Europea, que nació para evitar errores cometidos y, 
por lo tanto, para no volver a sufrir ciertos conflictos sociales, políticos y económicos, 
y que, sin embargo, se ha convertido en un importante «agente democratizador de los 
Estados soberanos» (Arias, 2023: 387), acompañando así al Consejo de Europa.

En resumidas cuentas, las soberanías estatales y la soberanía europea —e incluso 
las cotas de soberanía que tienen las instancias internacionales—, están llamadas a 
convivir, entendiéndose en concreto que la soberanía europea dimana y se alimenta 
de las nacionales, y que entre todas conforman una soberanía pluralista (Filibi, 2023: 
373). Una soberanía pluralista que no es sin más una superposición de soberanías ni 
una acción armoniosa de voluntades exenta de incertidumbres. Se trata, más bien, 
de una integración resiliente de soberanías, capaz de vivir con ciertas dudas, pero sin 
miedos, desde el principio de lealtad mismo, y en consecuencia entendiendo cada 
uno de los entes implicados que la acción que desarrollen deberá tomar en considera-
ción los efectos que así generen en sus propias competencias, en las competencias de 
las que son titulares los demás, y en los derechos e intereses de su propia ciudadanía, 
siempre en beneficio del proyecto conjunto mismo.

Ahora bien, la puesta en práctica es compleja. En particular, desde la configura-
ción del poder mismo, porque de un lado la potestas, la auctoritas y la responsabilidad 
se dispersan entre varias instancias, perdiéndose los puntos de referencia y la centra-
lidad y unidad de épocas pasadas, que ahora debe ser recuperada desde la constante 
atención a los procesos de diálogo y concertación que sean precisos. Y, de otra parte, 
porque asistimos a la paradoja de que mientras la Unión Europea configura cons-
tantemente Políticas Públicas sin Política, con dificultades pues para generar debates 
democráticos articulados y bien definidos, los Estados, fundamentalmente en sus ins-
tancias centrales, se reservan la Política, es decir, esos espacios que son idóneos para la 
negociación. Y ello aun siendo conscientes de lo expresado con anterioridad, es decir, 
de que las Políticas Públicas se construyen mayoritariamente en otros niveles, el de 
Europa, pero también en el de los entes descentralizados que conviven en el interior 
de los Estados (Schmidt, 2016: 216 ss.), en una compleja formación de decisiones «en 
red». Así, cada nivel tiene su propia «fisonomía», su rol y su razón de ser, que ha de 
ser atendida minuciosamente para proceder al adecuado encaje entre ellos, si es que se 
quiere que la democracia funcione con una cierta coherencia.

Además, un último hándicap viene a sumarse a lo anterior. En efecto, este con-
texto de «desajustes» se impregna, a su vez, de una Democracia llamada «de adver-

La democracia en Europa.indd   36 19/12/24   8:14



 — 37 —

La coexistencia (convivencia) de la democracia europea con el auge de elementos no democráticos

sarios y enemigos», de la que nos hablara Adela Cortina, y en la que se encuentran 
instalados los sistemas políticos «hasta asaltar los cielos y desde ellos forzar la supuesta 
utopía del mundo nuevo» (Cortina, 2016). Una democracia que evoca, para ello, un 
lenguaje bélico y una retórica combativa con tintes populistas, y que es amplificado 
a su vez por las redes sociales y los medios de comunicación: de este modo, se alude 
a las contiendas políticas, al uso de todas las armas necesarias en política, a la idea de 
movilizar recursos y a la utilización de términos o expresiones como guerra, asalto 
al poder, búsqueda de una tregua, ser combativos en política... El objetivo último 
es llamar la atención, polarizar, movilizar y, en cierta medida, ejercer una manipula-
ción controlada de la sociedad. No obstante, también en política es posible usar otra 
terminología: se hace mención así a expresiones como remar en la misma dirección, 
se habla de personas y sin acrónimos, sin categorizar (desechando expresiones como 
MENAS, etc.), se alude a un avanzar juntos, o a frenar la deriva, … Por lo demás, 
también resulta paradójico, finalmente, que cuando nos encontramos con guerras 
evidentes se pretenda dulcificar el lenguaje: se habla de víctimas colaterales, se usa la 
palabra conflicto, o se hace referencia a mandatos divinos o a los derechos humanos.

Una de las consecuencias inmediatas de todo lo anterior va a ser la conocida desa-
fección ciudadana o el desapego hacia la política que impregna nuestros sistemas 
políticos, hasta sentir dicha política como un elemento extraño a la convivencia ciu-
dadana misma, lo que lleva, sin lugar a duda, a una indeseable y paradójica situación, 
pues la política es connatural a la esencia humana misma. Se produce así, haciendo 
uso de una expresión proveniente de la psicología, una «baja tolerancia a la frustración 
democrática» en una sociedad que tiene, de este modo, especiales dificultades para 
soportar situaciones molestas, inquietantes o desagradables, pues siente de un modo 
especialmente costoso la dinámica política cotidiana. La consecuencia inevitable es 
la generación de ánimos y vivencias plagadas de brotes de ansiedad, ira, desánimo, 
impulsividad o irritabilidad, en diversos grados; y, por lo tanto, la dificultad para ges-
tionar contratiempos y retos complicados y alambicados.

En este contexto se hacen complicadas las posibilidades de acción que son carac-
terísticas de esta gobernanza «líquida» y que son infinitas, con unas Constituciones 
«porosas», a las que llegan constantemente desafíos, mensajes y contenidos supra e in-
franacionales, y que obligan permanentemente a estar alerta en la búsqueda y cuidado 
de los clásicos valores y principios del constitucionalismo democrático. Como expresa 
acertadamente Bauman, se ha producido «el paso de la fase sólida de la modernidad a 
la fase líquida: es decir, a una condición en la que las formas sociales (…) ya no pue-
den (…) mantener su forma por más tiempo, porque se descomponen y se derriten 
antes de que se cuente con el tiempo necesario para asumirlas y, una vez asumidas, 
ocupar el lugar que se les ha asignado» (Bauman, 2007: 9).

A esta falta de solidez, propia de nuestro mundo contemporáneo, parece referirse 
la doctrina desde diversos frentes y, en particular, Schmidt cuando nos transmite que, 

La democracia en Europa.indd   37 19/12/24   8:14



 — 38 —

Rosario Tur Ausina

en el constitucionalismo europeo, la identidad democrática de la Unión depende de 
los Estados, que son los que les han de dar voz. Sin embargo, los actores políticos 
tienen serias dificultades para encauzar correctamente este diálogo con la ciudadanía. 
Así, se observa cómo de lo negativo se culpa a la Unión, mientras respecto a lo posi-
tivo se produce una apropiación por parte de los Estados que omiten, intencionada-
mente o no, y en excesivas ocasiones, toda referencia a las políticas públicas europeas 
(Schmidt, 2016)3.

III. � A VUELTAS CON EL CONCEPTO DE DEMOCRACIA 
CONSTITUCIONAL

Como es bien conocido, el objetivo último de las democracias constitucionales es, 
simple y llanamente, alcanzar las mayores cotas de libertad para todas (y con todas) 
las personas en igualdad. Por ello, aludir únicamente al poder del pueblo es sin más 
una falacia, además de claramente insuficiente. Frente a ello se ha de volver la mirada 
a los procesos democráticos, que requieren la búsqueda de la coherencia en la toma de 
decisiones, la consistencia de lo pactado, el equilibrio entre los intereses que están en 
juego, y la integridad o fusión de las propuestas hasta formar un todo con una cierta 
lógica y responsabilidad. 

Desde las premisas europeas, históricamente conformadas y en constante evolu-
ción, ha sido una reivindicación constante, no fácilmente alcanzable, la búsqueda 
de consensos y compromisos. Y mientras, ello debía encajarse, para empezar, con el 
debate en los Estados sobre el concepto de «democracia militante». Se ha dudado así 
de si dicho concepto conllevaba la defensa férrea y absoluta de las ideas y la sanción a 
los «enemigos» del sistema, o si también era una democracia militante aquella que se 
basaba simple y llanamente en los hechos para expulsar de dicho sistema a los «infrac-
tores», como terminó configurándose nuestra propia democracia.

En nuestro ordenamiento, la jurisprudencia del Tribunal Constitucional en torno 
a la reforma total de la Constitución (STC 48/2003) parece haber inducido a confu-
sión pues, entendiéndose que todo es reformable y, en consecuencia, cuestionable, se 
parecía transmitir más bien que nuestra democracia no es militante en tanto todo se 
puede cambiar y porque cabe cualquier idea. Sin embargo, frente a esta concepción 
que evoca una «democracia procedimental» marcadamente relativista, cabe sostener 
otra postura: aquella según la cual toda democracia que defiende sus valores y prin-
cipios, su proyecto vital originario al tiempo que adaptado a la mayor libertad para 
todas las personas —por supuesto en clave multinivel—, es militante porque es una 

3	 Sirva como ejemplo el derecho antidiscriminatorio europeo, que recibe un impulso fuerte y 
constante desde esta instancia, sirviendo de motor y guía para los Estados, cuyos gobernantes no 
siempre reconocen de modo sincero el protagonismo de esta instancia supranacional.

La democracia en Europa.indd   38 19/12/24   8:14



 — 39 —

La coexistencia (convivencia) de la democracia europea con el auge de elementos no democráticos

democracia que se defiende. En absoluto es, pues, una democracia inerme, pasiva o 
neutra (Torres del Moral, 2006). De este modo, también una democracia que san-
ciona a los «infractores» puede al tiempo ser militante, pues muestra igualmente un 
convencimiento pleno por defender y hacer valer los principios y valores del consti-
tucionalismo democrático. Pero lo hace, en este caso, poniendo fundamentalmente 
el acento en la pedagogía y la educación, entendidas en su más amplio sentido, desde 
un enfoque proactivo y preventivo, antes que reactivo.

En la conformación de una democracia que se defiende y que atiende cuidadosa-
mente a los procesos democráticos desde el compromiso será preciso, en consecuen-
cia, ajustar los espacios nacionales y europeos, pues la democracia solo será en realidad 
perfectamente militante si ambos consiguen unirse y unir sus objetivos, diferenciados 
pero comunes al tiempo. 

En efecto, será necesario considerar que la «política» de los Estados está en cierta 
medida vacía y por ello deviene poco sólida, pues es al tiempo en otros ámbitos di-
versos al eje estatal (en la Unión Europea o incluso en las Comunidades Autónomas) 
donde se configuran las «políticas», en buena medida de forma tecnocrática y con 
procesos que en ocasiones se muestran escasamente democráticos. La ciudadanía ob-
serva, ante tal situación, que tiene poca capacidad de actuación frente a las políticas 
europeas que les afectan, mientras los actores políticos nacionales no hacen los sufi-
cientes esfuerzos por remar en la misma dirección que el proyecto europeo, o no son 
capaces de transmitir que se va en un mismo barco, el europeo. Ello genera un claro 
efecto desestabilizador que provoca en los Estados una división entre quienes son 
partidarios de un supranacionalismo integrado, y quienes, sin embargo, apoyan una 
soberanía resistente a la integración. De este modo, los gobiernos nacionales se ven 
«atrapados», incapaces de liderar el encaje multinivel, aunque saben que no pueden 
escapar del mismo. La consecuencia de todo ello es una sociedad desmovilizada, que 
protesta sustancialmente ante el nivel nacional, en ocasiones radicalizada, e incluso 
entregada a movimientos no partidistas (Schmidt, 2016).

¿Es posible, por lo tanto, vivir políticamente de espaldas al proyecto europeo? Es 
indudable que el diálogo con Europa, y a su vez con las instancias infraestatales, es la 
única salida; y que debe hacerse desde el concepto mismo de tolerancia, que implica el 
respeto a las ideas, creencias o prácticas de los demás cuando son diferentes o contra-
rias a las propias. Ahora bien, la tolerancia no implica pasividad ni neutralidad, sino 
un compromiso armado de forma adecuada procedimentalmente, desde el concepto 
mismo de democracia militante al que aludíamos. 

La Unión Europea y el Consejo de Europa, que centran, como señalábamos, sus 
políticas en consensos y compromisos, y que atienden especialmente y con cierto 
cuidado al margen de apreciación nacional, pueden ser de gran ayuda. Ahora bien, 
como nos expone Schmidt, pueden darse problemas de ajuste multinivel institu-
cional con los Estados; problemas que dependerán del tipo de estructura política 

La democracia en Europa.indd   39 19/12/24   8:14



 — 40 —

Rosario Tur Ausina

de cada uno de ellos. De esta forma, se observa que países con organizaciones po-
líticas más simples —como Reino Unido o Francia—, que desarrollan una política 
polarizada y competitiva, con electorados que esperan posiciones diferenciadas y 
definidas, se mueven en el campo del conflicto y encajan de forma deficitaria el 
marco europeo. Y, sin embargo, en Estados con organizaciones políticas complejas 
—como Alemania e Italia—, la política europea es un buen complemento, fun-
damentalmente cuando se dan gobiernos de coalición centristas, pues se rebaja 
la polarización mientras la existencia de políticas más ambiguas soporta mejor la 
incertidumbre y el espíritu de tolerancia al que aludimos (Schmidt, 2016). En este 
horizonte, el modelo español, si bien partía de su acercamiento al último modelo 
presentado, presenta rasgos propios que lo diferencian. De esta forma, con una 
organización compleja pero poco cooperativa, y con movimientos centrífugos y 
escasamente centrípetos, camina con ello también hacia la polarización y la confor-
mación de políticas diferenciadas, firmes y en buena medida compartimentadas, lo 
que dificulta la aceptación del marco europeo.

Es entonces, ante este panorama, cuando en aras de una Europa firmemente to-
lerante pero combativa contra las amenazas a la democracia, se hace necesario seguir 
rearmando el aparato conceptual para acudir a un nuevo principio que se proyecte, 
no solo con más intensidad en los Estados, sino en el marco europeo mismo. Se trata 
del principio de lealtad constitucional, entendido como el deber de abstenerse de in-
vadir competencias ajenas, así como de ejercitar las propias, sus funciones y deberes, 
teniendo en cuenta los efectos derivados de los principios estructurales del ordena-
miento constitucional que sus decisiones tendrán en relación con otros niveles insti-
tucionales, con la herencia del sistema jurídico-político entendido en su integridad, 
con la fundamentalidad derivada del proyecto europeo y que bebe de las instancias 
nacionales, y con la libertad e igualdad ciudadana.

Esto implica abordar la conformación de una nueva normativa respecto a la Unión 
Europea, con nuevas ideas legitimadoras que implicarían introducir el ejercicio de la 
«política» en las instancias europeas, e incluso ciertas reformas institucionales. Será 
conveniente entonces adoptar algunas cautelas y prudencias. Por ejemplo, al introdu-
cir la política de partidos en las instancias europeas, que podrían socavar un aspecto 
en la Unión que ha venido mereciendo un juicio positivo: el gobierno para y con 
la ciudadanía, más alejado por lo tanto de los lobbies políticos y de las tendencias a 
fagocitar las instituciones.

Europa tiene así el complicado reto de contribuir a la conformación de un consti-
tucionalismo pleno, basado en el consenso, la confianza y el compromiso, en la idea 
de una supremacía constitucional multinivel y en el fomento de la cultura consti-
tucional (Häberle, 2002), en el valor de la educación ciudadana, sin ignorancia ni 
desprecio (Rodríguez, 2022), y con el propósito de construir una identidad europea 
sólida, alejada de la liquidez que viene impregnando nuestros sistemas políticos.

La democracia en Europa.indd   40 19/12/24   8:14



 — 41 —

La coexistencia (convivencia) de la democracia europea con el auge de elementos no democráticos

IV. � LOS BROTES POPULISTAS ANTE LOS DÉFICITS DE 
LOS SISTEMAS POLÍTICOS

El combate contra el populismo se revela, en este contexto, como uno de los ma-
yores retos para evitar una erosión irrefrenable de las democracias.

Para ello es necesario, en primer lugar, poner en evidencia la necesidad de llevar a 
cabo una atención integral y estructural a los déficits de los sistemas constitucionales. 
Un análisis que va más allá de los estudios sectoriales que son bien conocidos (que 
atienden, por ejemplo y en particular, a los problemas derivados de las dinámicas de 
los partidos políticos, de los nombramientos de organismos, del uso de determinadas 
fuentes del derecho, etc.). Y también será preciso entender el fenómeno del populis-
mo desde un prisma jurídico-político, y no solo sociológico o politológico, como ha 
venido haciéndose hasta hace poco tiempo.

Se requerirá, para ello, que el populismo se delimite de forma precisa, más allá de 
la simple apelación al pueblo, a su centralidad y empoderamiento, pues aquel puede 
ser un riesgo para la democracia, que puede verse dañada seriamente. Desde este pris-
ma, se trata de observar cómo las prácticas populistas, que conviven en democracias 
aparentemente saludables y que no dejan de funcionar de una manera aparentemente 
aceptable, llevan a cabo una (sibilina) manipulación de las masas sociales, erosionan 
las instituciones difuminando sus contornos y fines, se sirven de los espacios menos 
controlados jurídicamente (redes sociales, Internet, etc.), sacrifican a las minorías, y 
huyen naturalmente de las coaliciones y los pactos. Generan, en definitiva, una pérdi-
da de los equilibrios jurídico-políticos constitucionales, aunque las instituciones y los 
procesos sigan vigentes, al amparo de una supuesta normalidad.

Bajo las conductas populistas se esconden, de este modo, tendencias, prácticas o 
dinámicas (jurídicas, económicas, políticas, sociológicas,…) llevadas a cabo por una 
persona, un grupo o una institución, que pretende el control del sistema al margen 
del sistema de frenos y contrapesos entre mayorías y minorías (aunque formalmente 
se siga actuando bajo el paraguas de las estructuras democrático-constitucionales), en 
nombre del pueblo (concebido de forma abstracta, unitaria y homogénea), y contra 
un enemigo del mismo (que puede variar según los intereses, en una lucha que se usa 
como «justificación» para apoderarse del control del sistema). 

Esta deriva a la que aludimos suele presentarse, como nos señala Yasha Mounk, 
en dos versiones igualmente nocivas. Por un lado, una democracia sin derechos (la 
versión popular del populismo), con una tiranía de la mayoría teledirigida por el 
populista y que diluye a las minorías. En este contexto se impone la fuerza de un su-
puesto todopoderoso demos, por lo que «ninguna institución independiente y ningún 
derecho individual debería amortiguar la voz del pueblo». Por el otro, un sistema de 
derechos sin democracia (la versión tecnócrata del populismo), con una tiranía de la 
élite colocada en el poder mismo y «donde el pueblo tiene la sensación de disponer 

La democracia en Europa.indd   41 19/12/24   8:14



 — 42 —

Rosario Tur Ausina

cada vez de menor voz y voto en cuanto a lo que realmente sucede». Un modelo que 
ha hecho más acto de presencia en el proyecto europeo, aunque no es exclusivo del 
mismo (Mounk, 2018: 16, 20).

En el populismo, sin embargo, no son tan importantes los motivos que conducen 
a estas dinámicas, y ni siquiera el ansia de poder que deviene en un elemento trans-
versal y que es una constante en el desarrollo humano, especialmente en situaciones 
de crisis. Son más relevantes, sin embargo, los elementos fallidos y los déficits de la 
democracia constitucional, donde incluimos la deriva que igualmente puede afectar a 
los consensos y compromisos europeos, y que contribuyen a esta forma desviada de la 
misma que es el populismo constitucional. Entre ellos, los que afectan a la teoría de 
la representación misma, al binomio ley-democracia, y al principio de lealtad consti-
tucional, en los que centraremos el siguiente análisis.

IV.1.  El déficit representativo

El profesor Garrorena Morales señaló en una obra emblemática sobre el encaje de 
la representación política en el constitucionalismo democrático desde una revisión 
crítica, que asistíamos en la era contemporánea a la configuración de una relación re-
presentativa paradójicamente vacía de relación (Garrorena, 1991). Intentaba mostrar 
con ello que, a pesar de las intenciones de los revolucionarios franceses, no se había 
logrado a partir de esta etapa hacer valer realmente los intereses de la ciudadanía.

El punto de partida para entender esta contradicción lo encontramos en el mo-
mento en que surge la noción de representación política misma, en épocas prerrevo-
lucionarias y en momentos no democráticos. En estos parlamentos medievales su pro-
pio surgimiento histórico aparece ligado a la noción misma de mandato imperativo, 
pues los representantes —del clero, de los burgos y de la nobleza, titulares absolutos 
de privilegios frente al resto de la sociedad— acuden a las Asambleas para hacer valer 
sus intereses frente al monarca, quien los necesita para financiar y sostener sus proyec-
tos y empresas. Los estamentos reunidos en Asamblea se convierten, de esta forma, en 
efectivo contrapoder a la Corona, conformado así aquél como una estructura erigida 
frente al poder monárquico mismo, al que frena, alimenta o condiciona, y sobre el 
que pretende influir sin, en principio, convertirse en una alternativa al poder mismo 
del monarca. Puede decirse que el sentido de esta representación cobra todo su sen-
tido, pues el representante, ostentando un auténtico privilegio, además, se representa 
a sí mismo.

Llegados a la etapa revolucionaria propiamente dicha, a finales del siglo xviii, el 
concepto de representación adquiere connotaciones diversas, ya que no pretende en 
modo alguno hacer presentes privilegios ni intereses particulares desde sus distintas 
singularidades, y desde luego en ningún caso hacerlo en pie de igualdad. Su objetivo, 
al menos formalmente, es más bien aglutinar a las diversas partes que conforman 

La democracia en Europa.indd   42 19/12/24   8:14



 — 43 —

La coexistencia (convivencia) de la democracia europea con el auge de elementos no democráticos

la Nación bajo el concepto de interés general (unificado en el contexto europeo, y 
fragmentado sin embargo en el modelo norteamericano), hacerlo en nombre de la 
libertad, y con ello acabar con los poderes absolutos de las antiguas monarquías confi-
gurando así ámbitos inmunes al poder. El mandato imperativo queda, en consecuen-
cia, prohibido, y se pretende entonces que la representación no obedezca a intereses 
propios del representante mismo. 

De esta forma, a través de esta especie de «ficción», el sistema pudo pervivir y 
sostenerse, no sin problemas ni tensiones, pues la sociedad en cierta medida asumía 
y confiaba en que el interés de la Nación fuera construido por los legítimos represen-
tantes; por una élite autorizada para construir la mejor sociedad, la cual, dejándose 
llevar por una autoridad que interfiere mínimamente en los intereses privados, parece 
autoconvencida en ciertas etapas, de caminar hacia la libertad. En efecto, este modelo 
aguanta por décadas, aunque los conflictos irán paulatinamente incrementándose y la 
confianza quebrándose a lo largo del siglo. 

El lento despliegue del principio democrático, abanderado desde el reconocimien-
to del sufragio universal ya en pleno siglo xxi, que pretende la legitimidad democráti-
ca de origen y en su funcionamiento, y que garantiza la igualdad en el ejercicio efec-
tivo de los derechos, irá rompiendo por dentro el mandato representativo mismo, su 
esencia, sin obviamente llegar efectivamente a desaparecer, ni siquiera en los tiempos 
actuales. Así, cuando efectivamente el principio democrático va entrando en escena 
con una fuerza inusitada, a finales del siglo xix y principios del xx, no bastará ya con 
que el gobernante simplemente atienda al logro de la eficacia puntual del sistema ni 
tampoco a supuestos ideales de libertad. Se pide algo (bastante) más: la participación 
y presencia de la ciudadanía, diversa y biológicamente sexuada, como contrapoder 
efectivo al poder; y un modo de ejercicio de ejercicio real del mismo que realmente 
responda a las vicisitudes ciudadanas, con el que las personas se sientan identificadas, 
desde un diálogo auténtico, sin manipulaciones y sesgos. 

Sin embargo, la realidad que nos invade a finales del siglo xx e inicios del xxi, 
es una preocupante falta de encaje efectivo entre la democracia y la representación 
política. Porque la democracia representativa adolece de cauces participativos ciuda-
danos complementarios de la primera, y que deberían impedir, efectivamente, que 
el representante se represente a sí mismo. Falta, en consecuencia, la idea del pueblo 
que se hace presente sin decidirlo todo. Falta, en resumidas cuentas, una democracia 
identitaria, que no de identidad. Porque el simple elemento abstracto de pueblo no 
sirve, en tanto es insuficiente la idea revolucionaria del actuar por, cuidar o atender, 
sobre el que se había sustentado la democracia representativa en sus orígenes.

Por otro lado, el desencaje también se observa cuando se evidencia con facilidad 
que el pueblo no es uno, según la idea rousseauniana. No es homogéneo ni conforma 
un bloque, sino que es diverso y plural. Sin embargo, a pesar de esta heterogeneidad, 
también es cierto que en su acción muestra una cierta tendencia a experimentar te-

La democracia en Europa.indd   43 19/12/24   8:14



 — 44 —

Rosario Tur Ausina

mores que mitigan o en cierta medida anulan dicha diversidad. Es la famosa dinámica 
de la «espiral del silencio» a la que se refería Elisabeth Noelle-Neumann, cuando 
explicaba cómo las personas tienden a sondear el estado de opinión que impera en la 
sociedad contrastando la suya propia con la que perciben en el espacio público, de tal 
modo que las exacerban y refuerzan cuando coincide con la mayoritaria, o se inhiben 
cuando observan que más bien se integran en el posicionamiento de una minoría. El 
silencio se hace así presente cuando las personas forman parte de dicho sector mino-
ritario, pues temen el aislamiento social y por ello se muestran especialmente cautas 
hasta enmudecer. Por el contrario, ante una coincidencia con la opinión mayoritaria 
tenderán a sobreexponerla, dada además la tendencia del ser humano a buscar la acep-
tación social (Neumann, 2010).

No pensemos, por lo tanto, que la ciudadanía operará sin más de modo inteligente 
ni racional, pues la racionalidad ha de generarse con procesos democráticos equili-
brados y una cultura elaborada del pacto, partiendo de la premisa de que, aunque los 
derechos sean universales, sus titulares efectivamente no lo son. 

El problema, pues, sigue siendo el mismo: cómo hacer presente a la ciudadanía, 
pues la democracia representativa propia de nuestro constitucionalismo contemporá-
neo no basta por sí sola para ir articulando y encajando micromandatos imperativos 
y acuerdos armónicos. Y, por su parte, los partidos políticos, que podrían tener un 
rol clave como elemento de engarce entre la sociedad y los representantes políticos, 
son igualmente incapaces de ser contrapoderes y contribuir a que sus representan-
tes en el poder conecten con la ciudadanía e incluso sean en puntuales momentos, 
contrapoderes mismos, desde fuera y desde dentro del Parlamento. Se muestran, en 
consecuencia, igualmente incapaces de ejercer como agentes de socialización política, 
ya que no aprovechan su valiosa condición de filtros del sistema (Levitsky y Ziblatt, 
2018). Por ello, a pesar de las críticas que constantemente reciben las formaciones 
políticas, no cabe negarles su teórica virtualidad cuando realmente son organizaciones 
efectivas y reales como auténticos contrapoderes, lo que no siempre ocurre, a pesar de 
su apariencia externa.

La consecuencia de toda esta acumulación de desencajes es que la toma de de-
cisiones jurídico-política tiene lugar fuera del mismo sistema institucional, con el 
riesgo de acabar articulando lo que se llaman «democracias iliberales», a pesar de una 
aparente normalidad constitucional (Zakaria, 2007). Es decir, las instituciones siguen 
funcionando, aunque de un modo incompleto, insuficiente, ineficaz, insatisfactorio 
o ficticio, según el grado en que nos encontremos, pues quienes son populistas se 
muestran intolerantes con las instituciones.

Hay, por lo demás, elementos adicionales propiciatorios de un clima populista que 
se retroalimentan con cierta constancia. A saber, en primer lugar, la existencia de una 
especie de democracia mediática que hace un uso interesado de las TIC, de Internet, 
de las redes sociales, de los medios de comunicación, y de la propia inteligencia arti-

La democracia en Europa.indd   44 19/12/24   8:14



 — 45 —

La coexistencia (convivencia) de la democracia europea con el auge de elementos no democráticos

ficial. Y a ello se le suma un uso mediático de instrumentos estrictamente ciudadanos 
como los referéndums, las consultas populares, o las mismas manifestaciones o con-
centraciones concebidas, precisamente, como instrumento frente al poder (público, 
aunque también, en menor medida, privado). Se trataría de evitar que las formaciones 
políticas, participando en las manifestaciones, se estén convirtiendo en una especie 
de juez y parte, pues el espacio de la ciudadanía, en este caso la calle, no puede aca-
bar concebido como un ámbito privilegiado para el poder mismo, donde pretende 
representarse, una vez más, a sí mismo, cuando sin embargo ya tiene su locus natural: 
el Parlamento.

Junto a ello, otro rasgo de la democracia que coadyuva al populismo es su carácter 
efímero, instalado con excesiva frecuencia ya en nuestros sistemas, y que obliga a la 
búsqueda de decisiones rápidas y veloces, que impacten, antes que pretender solu-
cionar problemas; y donde, además, parece importar poco en los nuevos tiempos si 
dichas decisiones son totalmente humanas, con una inteligencia artificial que entra 
fuertemente en escena.

Y se completa todo lo anterior con una democracia de tipo cortoplacista, que huye 
de grandes proyectos o compromisos —como el propio Plan Europeo—, y a la que 
se debe responder con un compromiso serio por resolver los problemas de fondo, y 
no solo los casos que solo son manifestaciones puntuales de los problemas. Falta, en 
definitiva, más «política constitucional» y un adecuado redimensionamiento del rol 
que están llamados a ejercer los distintos poderes, pues la resolución de los problemas 
debe residenciarse en el binomio Parlamento-Gobierno y no tanto en el poder judi-
cial, cuyo cometido natural es más bien la resolución de los casos.

IV.2.  El déficit en el binomio ley-democracia

No es infrecuente que en ocasiones se intente mostrar la existencia de dos elemen-
tos intrínsecamente relacionados, y que conforman un binomio llamado claramente a 
encontrarse, como si fueran contrapuestos. Es lo que viene ocurriendo, por ejemplo, 
con la dicotomía «ley-democracia», pues algunos sectores han entendido que existe 
en democracia la necesidad de tener que elegir entre lo que la ley dice y lo que el pue-
blo quiere. Lejos de observarse como dos caras de una misma moneda se pretende, 
sin embargo, contraponerlas, generando una incertidumbre e inseguridad que parece 
evocar un miedo a la democracia misma.

Aunque puedan ser lógicas y bastante frecuentes estas tensiones entre la norma 
y la voluntad popular, lo cierto es que en etapas polarizadas y plagadas de episodios 
de intolerancia como las que vivimos, aquellas son llevadas al límite, hasta llegar a 
producir un divorcio y una quiebra del sistema político mismo, como si nos viéramos 
abocados a tener que elegir entre una opción u otra. Pero en la base de este plantea-
miento lo que existe, sin embargo, es una incapacidad para mantener el equilibrio y 

La democracia en Europa.indd   45 19/12/24   8:14



 — 46 —

Rosario Tur Ausina

la conexión entre ambos elementos, que no pueden ni deben concebirse, en realidad, 
de forma separada.

En este contexto, la tendencia del populismo parece ser, fundamentalmente, la de 
anteponer de una manera que muestra como legítima, la democracia a la legalidad, el 
pueblo a la ley. Sin embargo, la realidad es aún más compleja, pues el populismo lo que 
hace en realidad es aprovechar estas tensiones y este divorcio que es sólo aparente, esta 
especie de debilidad o de fisura entre ambos elementos. De este modo, el populismo 
se presenta y se convierte en el «salvapatrias» de la ciudadanía, en aras de una supuesta 
voluntad/verdad democrática absoluta. Pero, como pusieron en evidencia Kant y Cons-
tant en la famosa polémica que les enfrentó sobre un supuesto derecho a mentir, no 
basta con presentar el objetivo de un ideal, pues tan importante es su búsqueda como 
hacerlo creando las condiciones y garantías que permitan que dicha verdad sea, sin em-
bargo, una realidad efectivamente compartida, lo que solo es posible desde el respeto a 
los procedimientos normativos establecidos (Kant y Constant, 2021). 

Para el populismo, no obstante, es más fácil y rentable aprovechar el movimiento 
de la opinión pública como control social, que se mueve entre la irracionalidad y la 
emotividad, para conseguir el dominio sobre el sistema, lejos de procesos racionales 
que evitarían la manipulación social. Y para ello, como anunciábamos en páginas an-
teriores, el populismo puede optar entre una de estas dos vías: el abuso, la agitación o 
la constante movilización del pueblo (una democracia sin derechos), o bien prescindir 
de aquel para adoptar decisiones de modo tecnocrático (derechos sin democracia). 
En cualquier caso, lo hará con el discurso constante de que actúa «por» el pueblo, 
de tal forma que, a pesar del aparente protagonismo ciudadano, la sociedad queda 
convertida en sujeto pasivo e inerme, y pierde su configuración como contrapoder al 
poder establecido.

IV.3.  El déficit en el principio de lealtad constitucional

La falta de atención al principio de lealtad constitucional, que aparece en ocasiones 
difuminado o sin entidad propia, ha generado un cierto déficit que es también apro-
vechado por los movimientos populistas. De hecho, dicho principio se ha confundido 
en ocasiones con una fe obediente, al tiempo que ciega, a las supuestas bondades de la 
democracia constitucional, cuando la verdad es que dicha fe incontrolada, y en cierta 
forma irracional, no basta para que el constitucionalismo democrático efectivamente 
se sostenga. En realidad, se requiere de una interiorización de los valores compartidos, 
desde la cultura y la educación constitucional, para conocer y comprender efectiva-
mente las consecuencias de cada una de las acciones y decisiones adoptadas, y para 
poder adoptar verdades compartidas, al modo socrático.

Un obstáculo que incide en la confusión anterior sobre el principio de lealtad son 
los planteamientos de tipo colectivista que impregnan algunos sistemas políticos, o 

La democracia en Europa.indd   46 19/12/24   8:14



 — 47 —

La coexistencia (convivencia) de la democracia europea con el auge de elementos no democráticos

que han hecho acto de presencia en algunas de sus etapas, y que ninguna relación 
guardan con el principio de solidaridad. Se produce, en efecto, el predominio de una 
cultura del nosotros y del grupo frente a los otros, a los que se convierte en enemigos 
por el populismo, desde un manifiesto narcisismo o individualismo egoísta y exclu-
yente (Lapuente, 2018, 2021). El resultado es una manifiesta incompatibilidad entre 
el individualismo y la esfera social, como si de dos compartimentos estancos se tratara.

Las consecuencias, alejadas de los procesos democráticos leales, son que se orilla la 
idea de Constitución como proyecto compartido, y que por lo tanto habría de con-
llevar concesiones y renuncias, a pesar de su aparente vigencia. Pero también ocurre 
que se patrimonializa la Constitución misma, el proyecto constitucional de uno fren-
te al que quiere el otro, y que tiene una manifestación importante en movimientos 
unilaterales, alejados de todo planteamiento pactista, de reforma constitucional. Al 
final no importa «el pecado» (el constitucionalismo como proyecto plural, multinivel 
y compartido), ni «el pecador» (los diversos entes y sujetos que intervienen), sino el 
propio castigo o salvación de unos frente a los otros. Cuando esto ocurre la Consti-
tución entra en una peligrosa deriva hacia su carácter nominal e incluso semántico, 
usando la célebre clasificación que nos aportara Loewenstein (1986), y que solo puede 
revertirse a través de la plena vigencia del principio democrático, y con él, del princi-
pio de lealtad constitucional.

En cualquier caso, la parte positiva de estos déficits, y la consecuente conducta del 
populismo es que habría de servir para generar un debate sobre la repolitización del 
sistema, lo que permite que, paradójicamente, debamos entrar a discutir todo lo que 
dábamos por sentado. Una discusión que debe alcanzar, necesariamente, a la teoría 
constitucional misma, desde la responsabilidad que tiene, en particular, la academia.

V. � EN JAQUE LA LIBERTAD DE EXPRESIÓN. ¿AMIGA O ENEMIGA 
DE LA DEMOCRACIA?

Un arma poderosa y peligrosa al tiempo en el debate y realidad sobre la tolerancia 
en los sistemas políticos contemporáneos, es la propia libertad de expresión. 

Convertida en baluarte de las democracias, la discusión sobre sus límites nos si-
túa ante la difícil tesitura de tener que decidir hasta dónde criticar y opinar, cómo y 
cuándo. Pero también obliga a ser conscientes de que el uso libre y al unísono con-
trolado de esta libertad no es tan sencillo como parece, pues el «efecto manada» y la 
mencionada espiral del silencio que se genera en la opinión pública, nos hace tender 
a ajustarnos a lo predominante, callando cuando nuestra opinión no encaja con ello, 
pues no queremos correr el riesgo de sentir el aislamiento (Neuman, 2010). 

La realidad es, pues, la de una libertad de expresión «líquida», solo aparentemente 
firme y libre, y sin embargo impregnada de prejuicios, miedos y condicionantes; poco 

La democracia en Europa.indd   47 19/12/24   8:14



 — 48 —

Rosario Tur Ausina

sólida, en definitiva. Es lo que late tras la denominada «cultura de la cancelación»; un 
neologismo con el que se alude a una peligrosa y arriesgada práctica, social e institu-
cionalmente extendida, por la que se retira el apoyo a quienes son reprobados porque 
sus acciones o ideas son incompatibles con aquellos valores imperantes que gozan de 
un cierto apoyo popular. Va más allá, en consecuencia y como fácilmente se observa, 
de la imposición de límites legítimos desde el punto de vista constitucional, a la li-
bertad de expresión (Castellanos, 2023). Y se mueve, pues, en el resbaladizo terreno 
de la subjetividad, del egoísmo y del narcisismo, y en el de una discutible actitud 
intolerante por quien se autocalifica paradójicamente como tolerante. 

Con estas dinámicas se corre el riesgo de mermar el debate público, y se huye de 
los espacios e instrumentos más idóneos para la generación de una opinión formada e 
informada, como son todos aquellos desde donde es posible cultivar abiertamente las 
mentes, como la educación en su más amplio sentido.

Más allá de la anteriormente mencionada cultura de la cancelación, los sistemas 
políticos democráticos vienen rechazando, de forma contundente, los llamados «dis-
cursos del odio»; es decir, aquellos que generan violencia y se recogen en el Código 
Penal español (art. 510)4. Pero plantean serias dudas los «discursos odiosos», como 
categoría que parece encontrar difícil acomodo todavía en las democracias: en primer 
lugar, porque tienen contornos difusos (y confusos) que no permiten conocer con 

4	 El Título XXI, Capítulo IV, Sección I se refiere a los delitos que se cometen con motivo 
del ejercicio de los derechos fundamentales que la Constitución garantiza. Un ejercicio que, 
interpretado de forma restrictiva, pues no cabe otra en un sistema penal informado por la 
Constitución misma, sería manifiestamente ilegítimo. En concreto, señala el art.  510.1 que 
«Serán castigados con una pena de prisión de uno a cuatro años y multa de seis a doce meses: 
a)  Quienes públicamente fomenten, promuevan o inciten directa o indirectamente al odio, 
hostilidad, discriminación o violencia contra un grupo, una parte del mismo o contra una persona 
determinada por razón de su pertenencia a aquel, por motivos racistas, antisemitas, antigitanos 
u otros referentes a la ideología, religión o creencias, situación familiar, la pertenencia de sus 
miembros a una etnia, raza o nación, su origen nacional, su sexo, orientación o identidad sexual, 
por razones de género, aporofobia, enfermedad o discapacidad. b) Quienes produzcan, elaboren, 
posean con la finalidad de distribuir, faciliten a terceras personas el acceso, distribuyan, difundan 
o vendan escritos o cualquier otra clase de material o soportes que por su contenido sean idóneos 
para fomentar, promover, o incitar directa o indirectamente al odio, hostilidad, discriminación 
o violencia contra un grupo, una parte del mismo, o contra una persona determinada por razón 
de su pertenencia a aquel, por motivos racistas, antisemitas, antigitanos u otros referentes a la 
ideología, religión o creencias, situación familiar, la pertenencia de sus miembros a una etnia, 
raza o nación, su origen nacional, su sexo, orientación o identidad sexual, por razones de género, 
aporofobia, enfermedad o discapacidad. c) Quienes públicamente nieguen, trivialicen gravemente 
o enaltezcan los delitos de genocidio, de lesa humanidad o contra las personas y bienes protegidos 
en caso de conflicto armado, o enaltezcan a sus autores, cuando se hubieran cometido contra un 
grupo o una parte del mismo, o contra una persona determinada por razón de su pertenencia al 
mismo, por motivos racistas, antisemitas, antigitanos, u otros referentes a la ideología, religión 
o creencias, la situación familiar o la pertenencia de sus miembros a una etnia, raza o nación, 
su origen nacional, su sexo, orientación o identidad sexual, por razones de género, aporofobia, 
enfermedad o discapacidad, cuando de este modo se promueva o favorezca un clima de violencia, 
hostilidad, odio o discriminación contra los mismos».

La democracia en Europa.indd   48 19/12/24   8:14



 — 49 —

La coexistencia (convivencia) de la democracia europea con el auge de elementos no democráticos

exactitud hasta qué punto deben ser tolerados; y, en segundo lugar, porque admitien-
do que son indeseables, aún nuestras democracias dan vueltas sobre la mejor forma de 
combatirlos, ya que la primera tentación sigue siendo la de hacer uso de instrumentos 
de carácter penal, desde un modelo democrático que acentúa el elemento de la repre-
sión y que es poco aconsejable.

En efecto, el debate sobre los discursos odiosos es de singular importancia cuando 
las democracias europeas deben convivir y encajar actitudes intolerantes y populistas, 
al tiempo que defenderse con una tolerancia contundente, al «modo democrático», 
frente a aquellas. Ante el discurso del odio, el discurso odioso presenta, pues, contor-
nos más resbaladizos y requiere de una singular atención (Ortega, 2024). Sobre todo, 
por la cierta tendencia —que se evidencia de forma preocupante en los Tribunales de 
Justicia—, a asimilarlo con el primero. 

Con la terminología «discurso odioso» nos referimos a expresiones que se mani-
fiestan con cierta burla, sátira, ironía, desprecio que puede ser manifiesto o sibilino, 
con humillación y descrédito, de modo irrespetuoso e inquietante. Discursos moles-
tos, inoportunos, alejados de los valores, principios y derechos constitucionales. Dis-
cursos que se persiguen ante la justicia cuando hay una confrontación directa con el 
honor y la dignidad de una persona directamente afectada, en cuyo caso los tribunales 
deberán hacer una ponderación ajustada teniendo en cuenta las circunstancias, el su-
jeto pasivo y el contexto en que las expresiones se manifestaron. Pero que han de estar 
amparados por el ordenamiento cuando no tienen un sujeto pasivo particularmente 
identificado y se dirigen de forma genérica a colectivos difusos. En consecuencia, con 
los discursos odiosos se va más allá de las actitudes impopulares y molestas que activan 
la cultura de la cancelación a que aludíamos con anterioridad.

Que las conductas y expresiones odiosas no puedan perseguirse ni prohibirse ante 
los tribunales no implica que la ciudadanía y los poderes públicos deban mostrar una 
actitud pasiva. La democracia militante que defendemos lleva a instar la adopción, 
especialmente por los poderes públicos, de una conducta proactiva y de promoción 
y tutela del marco constitucional, para trabajar por una auténtica cultura de los dere-
chos de la persona. La propia libertad de expresión, la competencia de fomento que 
corresponde a los poderes públicos, el sistema educativo en su sentido más amplio, la 
pedagogía de los medios de comunicación, el uso responsable e informado de las redes 
sociales y de las nuevas tecnologías… son los instrumentos idóneos para tal fin. Y no 
debería ser legítimo que poderes públicos y ciudadanía apoyaran a través de medios y 
recursos públicos estos discursos que son contrarios al marco constitucional. 

Por el contrario, se requiere una actitud leal y responsable, comprometida con la 
destrucción de la práctica de los discursos odiosos a través de la técnica de desvirtuar-
los en ciertos espacios sensibles para la ciudadanía (la música, el deporte, la cultura... 
la política); ese «infoentretenimiento» que poco tiene que ver con los valores que son 
propios de dichos espacios. Es indudable que ello nos sitúa en una peligrosa zona 

La democracia en Europa.indd   49 19/12/24   8:14



 — 50 —

Rosario Tur Ausina

donde rozamos el umbral de la intolerancia y el de la cultura de la cancelación en la 
forma que la habíamos definido, pues encontrar el punto exacto en el que se entra en 
el discurso odioso no es siempre sencillo. De hecho, es fácil hallar en la historia de la 
humanidad momentos delicados y complejos en los que los discursos son vistos como 
odiosos y se tiene la tentación de cancelar expresiones incómodas, cuando quizá éstas, 
en manos de quienes no han podido tener voz, son un elemento más de progreso para 
la civilización (Presno Linera, 2021). Por ello, para la erradicación de los discursos 
odiosos debe reflexionarse con mucha cautela, de tal forma que solo sería aceptable 
cuando la sociedad ha conseguido interiorizar dicho marco constitucional y se trabaja 
con consistencia por ello. Y así, ante la duda, desde el principio del pluralismo de-
mocrático deberá prevalecer la libertad de expresión de quienes inclusos sospechamos 
que emiten discursos odiosos. Ello debería invitar al tiempo a seguir fomentando 
—con más fuerza si cabe— el marco constitucional de convivencia ampliamente pac-
tado y consensuado, con procesos democráticos en buena parte afianzados, como nos 
va mostrando el ordenamiento multinivel.

El discurso odioso es, pues, complejo de descubrir, ya que no sólo nos referimos 
a aquel que es contundente y explícito, sino también al que esconde, en consecuen-
cia, una cierta discriminación «líquida», que incluso puede llegar a usar un lenguaje 
sofisticado e incluso elegante, que disimula en cierta medida la hostilidad, que habla 
de diferencias y culturas, que manifiesta su desprecio en contextos más privados o en 
grupos más controlados que comparten unas mismas ideas, y que aún se mueve en el 
terreno de la multiculturalidad obviando el de la interculturalidad (Rey, 2015). 

Sin embargo, ha de ser legítimo en democracia soportar dichos discursos, sin que 
sea aceptable la vía penal; y, en consecuencia, las expresiones y actos de rechazo, de in-
satisfacción, de crítica…, que perturban, molestan o inquietan a quienes los reciben, 
más si cabe cuando el sujeto pasivo tiene responsabilidades políticas, sociales y/o eco-
nómicas, con el límite de los comportamientos violentos y los desórdenes públicos. 
La Sentencia del Tribunal Europeo de Derechos Humanos en el caso Stern Taulats y 
Roura Capellera c. España, de 13 de marzo de 2018, acoge todos estos planteamien-
tos, y sobre todo advierte al Estado español de la peligrosa tendencia a restringir el 
contenido de la libertad de expresión, afectando a su núcleo esencial, cuando se hace 
un uso excesivo del ius puniendi, el cual puede generar un efecto desaliento contrario 
al espíritu democrático mismo. Sin embargo, por las mismas pone de relieve el valor 
de otros instrumentos para la erradicación de lo odioso: fundamentalmente el sistema 
educativo en sus diversas manifestaciones.

Es indudable, en resumidas cuentas, que viene imperando en los sistemas políticos 
contemporáneos una orientación restrictiva de la libertad de expresión que debe ser 
objeto de atención. Para algún autor ello es debido a una especie de «funcionaliza-
ción» de la libertad de expresión (manifestada en una jurisprudencia oscilante y a 
veces confusa), según la cual han de excluirse del ámbito de tutela de esta libertad, 

La democracia en Europa.indd   50 19/12/24   8:14



 — 51 —

La coexistencia (convivencia) de la democracia europea con el auge de elementos no democráticos

aquellas expresiones y mensajes que no contribuyen a la formación de una opinión 
pública por su carácter escasamente valioso para la democracia misma (Teruel Loza-
no, 2021: 416 ss.). Se llega de este modo a la errónea conclusión de que un ejercicio 
de la libertad de expresión «intolerante» —pero no violenta— quedaría privada de 
tutela constitucional, lo que resulta incompatible a nuestro juicio con el principio 
democrático mismo, el cual está obligado a observar una actitud prudente ante opi-
niones escasamente consensuadas. Ello no empece, como venimos reiterando, para 
que el carácter indeseable constitucionalmente hablando de dichos mensajes, aun 
recibiendo la tutela constitucional aludida, sea combatido por medios no represivos.

La democracia, por naturaleza tolerante pero combativa y autoprotectora y en ab-
soluto inerme, ha de ser, si se quiere que resulte coherente con sus postulados mismos, 
altamente resistente y firme. Una democracia que, en consecuencia, elige de forma 
prudente y cuidadosa cómo impregnarse de una libertad de expresión activa, pero 
resiliente y formada al tiempo. 

VI. � UN DEBATE (CLÁSICO) DE FONDO: ¿LIBERTAD VS. 
SEGURIDAD?

En el debate sobre la capacidad de las democracias europeas para convivir con 
elementos populistas e intolerantes, no ha sido infrecuente que emergiera la reflexión 
en torno a la necesidad de escoger entre la libertad y la seguridad, como si pareciera 
que el único modo de conseguir la libertad fuera a través del control y la eliminación 
absoluta de incertidumbres. Sin embargo, el debate no es, en principio y de nuevo, 
más que una dicotomía, pues tratándose de conceptos aparentemente opuestos, sin 
embargo, esconden un carácter complementario. Se trata de preguntarnos, entonces, 
por qué hemos de elegir entre ambos conceptos; de cuestionarnos por qué la seguri-
dad ha de llevar al sacrificio de la libertad y viceversa. 

En realidad, en primer lugar, no hay espacio alguno, como es bien sabido, para 
la seguridad en las Constituciones como valor superior. Cuando aparece, poniendo 
ahora como referencia la Constitución española, es como fin o límite para el ejercicio 
mismo de los derechos: en el Preámbulo de la Constitución Española (cuando se 
dispone que la Nación española desea establecer la justicia, la libertad y la seguridad); 
en el art. 9.3 como principio general del ordenamiento (la seguridad jurídica); en 
el art. 17.1 como seguridad personal o garantía de no detención y privación de la 
libertad de una persona si no es bajo estrictas condiciones; al aludir en el art. 25.2 a 
las medidas de seguridad ante una sanción o condena al amparo del principio de le-
galidad penal; al mencionar el sistema de Seguridad Social o la seguridad en el trabajo 
(que equivale, en resumidas cuentas, a la garantía de los derechos sociales; arts. 40 y 
41, y 25.2); para referirse en el art. 51 a la defensa de los derechos de consumidores y 
usuarios (por lo tanto, entendiendo que la garantía de sus legítimos intereses conlleva 

La democracia en Europa.indd   51 19/12/24   8:14



 — 52 —

Rosario Tur Ausina

entonces la consecución de la seguridad); y obviamente cuando se alude a los cuerpos 
policiales (a los que, como es bien sabido, se denomina Fuerzas y Cuerpos de Segu-
ridad del Estado).

En consecuencia, cuando la seguridad hace acto de presencia en las Constitucio-
nes no es de forma autónoma o aislada, sino, precisamente, como origen y destino, 
como objetivo y fin, de un sistema de derechos y libertades que ha de garantizarse 
creando las condiciones necesarias para ello, con un carácter pleno, real y efectivo. 

Lo más cercano a este concepto de seguridad al que apuntamos, quizá se encuentre 
en el propio art. 13 de la Constitución Española de 1812, que precisamente es un 
intento notable por armonizar esta dicotomía. Así señala este precepto que «El objeto 
del Gobierno es la felicidad de la Nación, puesto que el fin de toda sociedad política no es 
otro que el bienestar de los individuos que la componen». Es evidente que, lejos de inter-
pretar la seguridad como un elemento que conducirá a la restricción de la libertad, es 
esta última, articulada a través del pleno goce de los derechos, la que redundará en el 
bienestar de las personas y, en consecuencia, en su felicidad-seguridad. 

Ahora bien, no se trata sin más —no lo pretendía el constituyente gaditano ni 
tampoco la Constitución de 1978—, de eliminar toda incertidumbre o de dar por 
sentadas y alcanzadas todas las conquistas humanas. Las palabras de uno de los padres 
fundadores del constitucionalismo norteamericano, Benjamin Franklin, son muy elo-
cuentes al respecto: «The US Constitution doesn´t guarentee Hapiness, only the pursuit of 
it. You have to catch up with it yourself». Los textos constitucionales, por lo tanto, no 
dan per se la felicidad, ni la seguridad, ni la libertad, ni la justicia… Solo nos ofrecen 
las pautas, procesos y condiciones para su búsqueda, que ha de convertirse en uno de 
los objetivos sustanciales de la sociedad, de las personas individualmente consideradas 
y de los representantes políticos. Cada ser humano y cada sociedad tienen entonces 
que esforzarse, comprometerse, implicarse y ponerse a trabajar por ello, caminar hacia 
dicha felicidad, alcanzarla individual y colectivamente, de forma proactiva, en armo-
nía y sin narcisismos intolerables.

VII.  EPÍLOGO. DEMOCRACIAS RESILIENTES

Partimos de la base de que el constitucionalismo contemporáneo se sustenta sobre 
un pacto constitucional, pero ¿a quién pertenece dicho pacto? 

En unas sociedades donde las fronteras son volátiles y el sujeto político ya hace 
tiempo que dejó (o debió dejar) de ser universal, abstracto y homogéneo, la respuesta 
a la anterior pregunta exige un esfuerzo cotidiano por atender al carácter permanente 
de la Constitución, mientras se dialoga con constancia y empeño con una ciudadanía 
diversa. Porque estamos ante el constitucionalismo de la diversidad y el conflicto (Fio-
ravanti, 2016), y porque la búsqueda del sujeto universal solo puede hacerse desde 

La democracia en Europa.indd   52 19/12/24   8:14



 — 53 —

La coexistencia (convivencia) de la democracia europea con el auge de elementos no democráticos

las propias vulnerabilidades de la sociedad y de sus procesos, y no sólo poniendo el 
foco en minorías y colectivos vulnerables, pues ello solo acrecienta la tensión entre las 
víctimas y el poder público y privado, impide la convivencia y, como mucho, permite 
la coexistencia.

Ante dicha debilidad solo cabe responder con fortaleza, pues en democracia los 
miedos son enemigos acérrimos de la tolerancia. Por ello las democracias han de 
ser capaces de vivir en alerta, con incertidumbres y con resiliencia, pues el derecho 
constitucional es un derecho «caliente» por naturaleza, que corre el riesgo de verse 
arrastrado por emociones arrolladoras. La educación, desde su más amplio sentido, 
y el adecuado conocimiento de las estructuras y dinámicas democráticas se revelan, 
entonces, como las armas más eficaces para resistir los embates de intolerantes y po-
pulistas.

Atender a los propios elementos vulnerables de la democracia es, para empezar, 
una buena forma de hallar vías para combatir la intolerancia. Recordemos al respecto 
las advertencias que nos hacía Pirandello cuando señalaba que «la causa verdadera de 
todos nuestros males, de esta tristeza nuestra, ¿sabes cuál es? La democracia, amigo 
mío, la democracia, es decir, el gobierno de la mayoría. Porque cuando el poder está 
en manos de uno sólo, éste sabe que está solo y que tiene que contentar a muchos; 
pero cuando la mayoría gobierna, piensa solamente en contentarse a sí misma, y en-
tonces se tiene la tiranía más estúpida y más ociosa: la tiranía disfrazada de libertad. 
¡Claro! ¿Por qué crees que sufro yo? Yo sufro precisamente por esta tiranía disfrazada 
de libertad» (Pirandello, 2012: 234). Sus reflexiones, en absoluto inocentes, han de 
observarse como una crítica acérrima a los riesgos de hipocresía de las democracias, a 
su posible falta de sinceridad en momentos de debilidad, desasosiego y recelo, ante lo 
cual se necesita entonces la búsqueda de las más altas dosis de coherencia.

Las reflexiones de Judith Shklar en torno al llamado «liberalismo del miedo», son 
una respuesta posible a esta especie de tiranía de la democracia, que esta autora cen-
tra en la acción del poder público, pero que puede resultar extensible a los poderes 
privados: «El liberalismo del miedo (…) contempla con igual inquietud los abusos 
de los poderes públicos de todos los regímenes. Se preocupa por los excesos de los 
organismos oficiales en todos los niveles del gobierno y presupone que son capaces 
de imponer la carga más pesada a los pobres y los débiles. (…) Hay que aspirar a la 
libertad frente al abuso de poder y la intimidación de los indefensos». De este modo, 
reconduce la problemática de la intolerancia, que se nutre en muy buena medida de 
la proliferación de los miedos, hacia un orden equilibrado y sereno: «la condición de 
posibilidad de la libertad es la ausencia de temores, y éstos sólo pueden ser superados 
mediante un orden institucional jurídico y político adecuado» (Shklar, 2021: 75 ss.).

El profundo conocimiento de la democracia, el sembrar e incentivar el afecto por 
ésta y, en consecuencia, la adecuada comprensión y respeto por los procesos democrá-
ticos mismos, son la vía para la supervivencia de las democracias en un clima interno 

La democracia en Europa.indd   53 19/12/24   8:14



 — 54 —

Rosario Tur Ausina

y externo de intolerancia. Pero esto solo podrá hacerse si se cuenta con el soporte vital 
de un marco normativo multinivel coherente y firme. Parece, pues, que se hacen más 
necesarias que nunca las palabras de Ihering, que fusionaba de este modo forma y 
fondo en el constitucionalismo democrático, al señalar lo siguiente: «Enemiga jurada 
de la arbitrariedad, la forma es la hermana gemela de la libertad. Es, en efecto, el freno 
que detiene las tentativas de aquellos que arrastran la libertad hacia la licencia; la que 
dirige la libertad, la que la contiene y la protege» (Ihering, 2005).

VIII.  BIBLIOGRAFÍA

Arias Maldonado, Manuel. «Soberanía estatal y soberanía europea: entre la realidad y el deseo», en 
VVAA, Autonomía estratégica y soberanía europea. Leioa: Eurobasque - Universidad del País 
Vasco, 2023.

Bauman, Zygmunt. Tiempos líquidos. Barcelona: Tusquets, 2007.

Castellà Andreu, Josep Maria; Simonelli, Marco Antonio. «Populism and contemporary democra-
cy», en Castellà Andreu, Josep Maria; Simonelli, Marco Antonio, Populismo and contempo-
rary democracy in Europe: old problemes and new challenges. Suiza: Palgrave Macmillan, 2022.

Castellanos Claramunt, Jorge. La cultura de la cancelación y su impacto en los derechos fundamentales: 
especial análisis de su afectación a la libertad de expresión. Barcelona: Atelier, 2023.

Cortina, Adela. «Para qué sirve la democracia?», El País, 1 de junio de 2016.

Filibi López, Igor, «El surgimiento de la soberanía europea: un concepto orientado a la acción 
política en tiempos de crisis existencial», en VVAA, Autonomía estratégica y soberanía europea. 
Leioa: Eurobasque - Universidad del País Vasco, 2023.

Fioravanti, Maurizio. «La Constitución democrática del Novecento: génesis y perspectivas», en Tur 
Ausina, Rosario (dtora.), Calabuig Puig, María Amparo, Sanjuán Andrés, Francisco Javier 
(coords.), Poderes públicos y privados ante la regeneración constitucional democrática. Madrid: 
Dykinson, 2016.

Garrorena Morales, Ángel. Representación política y Constitución democrática. Madrid: Civitas, 1991.

Häberle, Peter. «La Constitución como cultura», en Anuario Iberoamericano de Justicia Constitucio-
nal, n.º 6, 2002.

Ihering, Rudolf. El espíritu del derecho romano. Madrid: Marcial Pons, 2005.

Kant, Immanuel; Constant, Benjamin. ¿Hay derecho a mentir? La polémica Immanuel Kant-Benjamin 
Constant sobre la existencia de un deber incondicionado de decir la verdad. Madrid: Ariel, 2021.

Lapuente, Víctor. «Políticos en España: ¿Somos irresponsables?», El País, 25 de marzo de 2018.

Lapuente, Victor. Decálogo del buen ciudadano. Cómo ser mejores personas en un mundo narcisista. 
Barcelona: Península, 2021.

Levitsky, Steven; Ziblatt, Daniel. Cómo mueren las democracias. Barcelona: Ariel, 2018.

Loewenstein, Karl. Teoría de la Constitución. Barcelona: Ariel, 1986,

Mounk, Yasha. El pueblo contra la democracia: por qué nuestra libertad está en peligro y cómo salvarla. 
Barcelona: Paidós, 2018.

La democracia en Europa.indd   54 8/1/25   10:16



 — 55 —

La coexistencia (convivencia) de la democracia europea con el auge de elementos no democráticos

Neumann, Elisabeth Noelle. La espiral del silencio. Opinión pública: nuestra piel social. Barcelona: 
Paidós, 2010.

Ortega Giménez, Cristina. El lenguaje de los derechos de las personas migrantes: entre la libertad y la 
discriminación. Pamplona: Aranzadi, 2024.

Pirandello, Luigi. El difunto Matías Pascal. Madrid: Nórdica libros, 2012.

Presno Linera, Miguel Ángel. «En términos generales, ¿forma parte la llamada “cultura de la cance-
lación” del derecho a la libertad de expresión?», Blog El derecho y el revés. Diciembre de 2021.

Rey, Fernando. «Discurso del odio y racismo líquido». En Revenga Sánchez, Miguel, Libertad de 
expresión y discursos del odio. Alcalá de Henares: Editorial Universidad de Alcalá, 2015.

Rodríguez, Ángel. «Ignorar el (Estado de) Derecho», Diario Sur, 30 de noviembre de 2022.

Shklar, Judith. Gobierno de la ley y liberalismo del miedo. Barcelona: Página Indómita, 2021.

Schmidt, Vivien Ann, «El impacto de la integración europea en las democracias nacionales: la 
democracia, en riesgo ante la crisis de la eurozona», en La búsqueda de Europa. Visiones en 
contraste. Madrid: OpenMind BBVA, 2016.

Teruel Lozano, Germán. «La jurisprudencia del Tribunal Constitucional ante los delitos de opinión 
que castigan discursos extremos: comentario a la STC 35/2020 y más allá», en Teoría y Rea-
lidad Constitucional, n.º 47, 2021.

Torres del Moral, Antonio. «Democracia militante», en Carrasco Durán, Manuel; Pérez Royo, Ja-
vier; Urías Martínez, Joaquín; Terol Becerra, Manuel (coords.), Derecho constitucional para el 
Siglo XXI: actas del VIII Congreso Iberoamericano de Derecho constitucional. Pamplona: Aran-
zadi, 2006.

Zakaria, Fareed. The future of Freedom: Iliberal Democracy at Home and Abroad. New York: W.W.
Norton & Company, 2003.

La democracia en Europa.indd   55 8/1/25   10:16



La democracia en Europa.indd   56 19/12/24   8:15


