
 * Los trabajos dentro de cualquier modalidad y tipología, deberán ajustarse a los estándares y guías facilitadas en el apartado 

“evaluación” de cada materia en el campus virtual:  

- trabajos aplicados (A): proyecto (preproducción) o memoria (producción-posproducción) 

- trabajos teóricos (B): artículo de revista (exposición-argumentación)

MATERIA: 

Nombre estudiante: 

Título del trabajo: 

Modalidad: 

☐ A (Aplicado)

☐ B (Teórico)

Palabras clave (entre 4 y 8): 

Resumen 
(entre 200 y 300 palabras): 



 
1 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Escrevermo-nos.  

Un método contravisual en el límite de la autorrepresentación cuir(?) angoleña 



 
2 

 

 
 

 

 

 

Escrevermo-nos. 

Un método contravisual en el límite de la autorrepresentación cuir(?) angoleña 

 

 

 

 

Trabajo de Fin de Máster 

Trabajo de investigación aplicado 

 

Universidad Miguel Hernández de Elche 

MUECA Máster Universitario en Estudios Culturales y Artes Visuales (Perspectivas Feministas 

y Cuir/Queer) 

2024/2025 

Nerea Rogido López “cela” 

Trabajo Final de Máster guiado por:  

Andrea Corrales Devesa 

 

 



 
3 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
4 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

Suele decirse que analizar el placer, o la belleza, lo destruye. Esta es la intención de 

este artículo. La satisfacción y el reforzamiento del ego que representan el punto 

central de la historia del cine hasta este momento deben ser atacados. 

Mulvey, Laura. (1975). Placer Visual y Cine Narrativo, p. 2. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
5 

 

 
 

Agradecimientos 

A mi familia, por sostenerme siempre y enseñarme con sus actos cotidianos la materia del coraje.  

A Chiquinho, por cada deshora comprendiendo mis ansias de otro mundo. 

A mi amiga Oksana, que hace de la distancia un suspiro y pone siempre su enorme intuición al 

servicio de la amistad. 

A las amigas encontradas, a las que decidieron quedarse y también a las que quedaron por el 

camino, que siempre han encontrado una fisura entre yo y el mundo para darme una guía. 

A todas y cada una de las personas que han nutrido este proceso, desde su opacidad o su 

translucidez. 

A mi gente del sur de Gz, por encontrarme cuando buscaba un lugar de enunciación con forma de 

hogar. 

A mi tierra, por accionar siempre de espejo, aún siempre a tantos kilómetros de distancia. 

A cada intento de la Academia de ser menos jerárquica, y a Andrea por ser el soporte donde se 

hace carne. 

A Angola y a su historia de resistencia, por ser hoy mi escuela. 

A cada persona que resiste, opina, lucha y aguanta, pero que también se protege y cuida, en cada 

conflicto abierto a lo largo y ancho de este mundo. 

Al amor; el mayor aprendizaje que he tenido coraje de emprender, más allá de cualquier aporte 

académico; y el único camino que nos queda por delante. 

 

 

En definitiva, agradezco porfundamente la participación de todas aquellas personas rabiosamente 

translúcidas, existentes, que con sus conversaciones, consejos o palabras de aliento supieron 

escuchar y guiar los pasos de esta investigación. Reuniones de trabajo, eventos institucionales, 

fiestas de la comunidad, secretos de miltancias que cansan los hombros, workshops, festivales y 

exposiciones e inauguraciones. A estas últimas sería digno dedicarles un capítulo entero, porque 

como ya sabéis, las producciones locales de arte están y estuvieron en el centro de cada imagen que 

vino a mi mente, imaginando una narrativa que era un embrión.  Aún. 

 

 

 

 

 

 



 
6 

 

 
 

ÍNDICE 

1. INTRODUCCIÓN  /  8 

1.1 Objetivos  /  12 

1.2 Hipótesis  /  13 

1.3 Estructura  /  13 

1.4 Antecedentes  /  14 

1.4.1 Trayectoria  /  15 

1.4.2 Referentes  /  19 

1.5 Límites de la investigación  /  20 

2. METODOLOGÍA CONTRAVISUAL  /  23                                                                 

2.1 Conocimiento situado  /  24 

2.1.1 La variable transfronteriza: la Institución  /  24 

2.2 Metodología contravisual  /  25                                                                       

2.3 Metodologías autocríticas y decoloniales  /  26 

2.4 Metodología artivista  /  28 

2.5 (Auto)etnografía feminista  /  29 

2.5.1 La Bitácora como producción improductiva  / 30 

2.6 Metodología de los afectos  /  34 

3. GUÍA DE MALAS PRÁCTICAS  /  35 

3.1 Estableciendo las bases autocríticas: eurocentrismo epistmémico  /  35 

3.1.1 Sobre las consecuencias epistémicas  /  37 

3.1.2 Y en los ojos… Colonialidad del ver  /  38 

3.1.3 La cámara como prolongación de la violencia  /  40 

3.2 Una propuesta: la contravisualidad  /  42 

3.3 Moldeando la gradación  /  44 

3.3.1 Mirar qué: la identidad ajena  /  45 

3.3.2 Lo simbólico como soporte  /  49 

3.3.3 Hacia una propuesta contravisual en Angola  /  53 

4. CORPUS. UNA ESCALA DE GRISES  /  57 

4.1 Breve contexto social y político de Angola  /  58 

4.2 Translucidez  /  64 

4.2.1 Conocerlas. Hacia la colectivización  /  66 

4.2.2 La propuesta. Figura de Carlos Fernandes  /  76 

4.3 Opacidad  /  80 

4.3.1 Hacia la opacidad del término cuir(?)  /  83 

4.3.2 Opacidades habitadas. Las retribuciones  /  84 

4.3.2.1 Entrevistas  /  86 

4.4 Cierre de luces  /  88 

4.4.1 Incongruencias sobre la retribución y mi rol  /  88 

5. CONCLUSIONES. FADE OUT  /  92 

5.1 Sankofa. Hacia una conclusión visual  /  92 

5.2 Tramos de producción  /  101 

5.3 Conclusiones generales  /  105 

6. BIBLIOGRAFÍA  /  108 

7. LISTADO DE FIGURAS  /  114 

8. ANEXOS  /  116 



 
7 

 

 
 

0. Resumen 

“Escrevermo-nos” es un intento de trazar un estudio de posibilidades acerca de las necesidades 

prácticas de la comunidad LGTBIQA+ en Luanda, Angola. 

El resultado es un proyecto de investigación metodológico, que deja la producción de un producto 

audiovisual en un segundo plano y exige atención en el método investigativo en sí mismo. Esto 

se debe a que nos intentamos insertar en unos activismos LGTBIQA+ en un lugar en el que las 

heridas coloniales exigen y despiertan una toma de agencia y una activación del lugar de 

enunciación propio, radical y decolonial. Este último hecho revela las incongruencias que ofrece 

mi figura política y mi rol en el proyecto (propositora), y nos anima a visualizar la situación desde 

paradigmas autocríticos y opacos. El proyecto se enmarca en la corriente crítica de las formas 

normativas de distribución y validación en el campo de la representatividad, que es la 

contravisualidad (Mirzoeff, 2011). Así, surgen maneras menos translúcidas y dogmáticas de 

encauzar la contravisualidad. 

Se transita de la cedencia a la posibilidad y se consigue una fisura real en la producción de 

imágenes. El resultado de este proceso de investigación metodológico se convierte en un espacio 

real donde poner en práctica una “ecología de saberes” (De Sousa-Santos, 2009), para que una 

enseñanza recíproca –amor- brote en una relación asimétrica -poder-. 

 

Palabras clave: Dignidad visual, contravisualidad, opacidad, decolonialidad, artivismo, cuir, 

Angola. 

 

Abstract 

“Escrevermo-nos” is an attempt to map out a study of possibilities regarding the practical needs 

of the LGTBIQA+ community in Luanda, Angola. 

The result is a methodological research project that places the production of an audiovisual 

product in the background, demanding attention to the investigative method itself. This is because 

we aim to engage with LGTBIQA+ activisms in a context where colonial wounds demand and 

awaken a reclaiming of agency and an activation of one's own, radical, and decolonial position of 

enunciation. This latter fact reveals the contradictions inherent in my political figure and my role 

in the project (as proposer), and urges us to view the situation through self-critical and opaque 

paradigms. The project aligns with the critical current that challenges normative forms of 

distribution and validation in the field of representation through countervisuality (Mirzoeff, 2011). 

In this way, less translucent and dogmatic ways of channeling countervisuality emerge. 

It shifts from concession to possibility, producing a real fissure in image production. The outcome 

of this methodological research process becomes a real space in which to put into practice an 

“ecology of knowledge” (De Sousa Santos, 2009), so that reciprocal teaching -love- can arise 

within an asymmetrical relationship -power-.  

Key Words: Visual dignity, countervisuality, opacity, decoloniality, artivism, cuir, Angola. 



 
8 

 

 
 

1. Introducción 

En una sociedad donde cada vez se hace más hincapié en conceptos como la tolerancia y la 

igualdad de derechos, las normas sociales condenan con claridad las actitudes y 

comportamientos discriminatorios hacia los llamados grupos minoritarios. Hoy, 64 países al 

rededor del mundo condenan oficialmente la homosexualidad. Sin embargo, la sociedad actual 

aún se encuentra anclada en estándares altamente homofóbicos y heterosexistas, considerando 

cualquier forma de diversidad sexual con extrañeza, prejuicios y discriminación, y perpetuando 

así la violencia hacia la comunidad lesbiana, gay, bisexual, transgénero, intersexual, queer, etc 

(LGTBIQA+). Así, la discriminación por orientación sexual sigue siendo una realidad generalizada 

en Luanda, Angola. 

Para esta investigación, explorar las fisuras y posibilidades audiovisuales acerca de las 

necesidades prácticas de la comunidad LGTBIQA+. local implica pensar en cómo el cine, la 

televisión, el documental, el videoarte, las redes sociales y otras formas de medios pueden dar 

visibilidad con efecto a sensibilizar y atender cuestiones reales que enfrenta esta comunidad en 

un ambiente mental de decolonización. En este intento, se formula dentro de la experiencia 

personal, un breve estudio comparativo con las prácticas de representación visual de 

comunidades congéneres en América Central y del Sur, nombradamente en los países México, 

Guatemala, El Salvador y Colombia.  

Dicha investigación inicia con el deseo de proponer, a través de un desglose de ideas según 

enfoques de prácticas metonímicas posibles, un proceso de colaboración colectivo para generar 

una propuesta de producción contravisual. Esta sinergia cuenta con lo que Sousa-Santos define 

como la “ecología de saberes” (2009). Por medio de ese conjunto de saberes y criterios de rigor 

y validez locales en su propio medio, se intenta aportar de forma creíble a una etimología de 

pensamientos y prácticas colaborativas desde el sur para un pensamiento alternativo de 

transcendencia colectiva. La idea de una “ecología de saberes”, nos enseña cómo una fisura que 

se abre en los límites surgidos en el campo de las retribuciones de una investigación que se 

puede mostrar incómoda y asimétrica -cuyo propósito es divulgar la figura del género como una 

imposición occidental en Angola-, se convierte en materia de trabajo. 

Hablar desde las luchas LGTBIQA+ pretende ser una aproximación o una ventana hacia la 

complejidad de formas interrelacionadas y heredadas que conforman el sistema colonial 

occidental, introducido en Angola por el régimen católico portugués, en el que los cuerpos se 

ordenan de una manera muy determinada ante elementos como la violencia, el género o la 

identidad. Es importante –y crucial para comprender el proceso investigativo y sus derivas- 

recordar que este proceso de búsqueda de autorrepresentación ya está activado por parte de los 

grupos militantes LGTBIQA+ angoleños. 

Este posicionamiento tiene una doble utilidad: por un lado, contrarrestar las fuerzas reaccionarias 

a nivel mundial que tildan las luchas del colectivo como “identitarias”, rompiendo deliberadamente 

la potencialidad política que ofrece la transversalidad política de estas luchas, y concretando la 

urgencia de “apoyar la acción política queer en la medida en que ‘metaforice’ su lucha hasta 

llegar (…) a minar el potencial mismo del capitalismo” (Žižek, 2005, p. 69, como se citó en Hija 

de Perra, 2014, p.15), acuerpado en el sistema cisheteropatriarcal, androcéntrico, racista y 



 
9 

 

 
 

neoliberal.  Por otra parte, en un ánimo artivista situado, la investigación quiere escuchar y 

accionar en favor de las prioridades del colectivo LGTBIQA+ angoleño, que consisten en divulgar 

las historias que resisten al olvido y al estigma en un régimen de silenciamiento, así como las 

acciones concretas que realizan. Es en este punto donde el proyecto intentará insertarse en las 

narrativas activistas situadas. El presente TFM da cuenta de los entresijos de este proceso. 

Para estos fines, se pondrán en valor recursos que exploten el potencial crítico característico del 

tono de la investigación en la forma en la que el documento es narrado. Así, y a lo largo de la 

investigación, que tiene como objetivo el desarrollo experimental de metodologías de 

contravisualidad situadas fuera de Europa, el mensaje permanece en lo visual, así como opera 

en la vida real cuando se “representa [en cada producto cultural] la imagen borrosa de un sujeto 

político que no es evidente ni pre-existente y que se construye en la acción” (Butler, 2007, pp.278-

279). 

También, y no menos importante, centramos el pensamiento y la acción en procesos 

metodológicos cuidadosos, vulnerables y autocríticos, por sabernos no autorizadas para tener 

agencia sobre algo tan amplio y delicado como es el saqueo simbólico del territorio africano por 

parte del pensamiento, colonización y adoctrinamiento blanco. 

La investigación contará con voces del colectivo que resisten a la violencia estructural de diversas 

maneras; desde la militante hasta la cotidiana o la artística, y sus participaciones serán 

sostenidas desde el más absoluto respeto y cuidado a la integridad moral y física, así como desde 

métodos y retribuciones que tengan en cuenta las relaciones asimétricas de poder y que 

posibiliten, asimismo, una actitud reflexiva ante las mismas. 

 

(*) El TFM reflexiona sobre la identidad angoleña, pero es necesario habilitarla como un 

dispositivo regional y transfronterizo para comprender las dimensiones críticas que la misma 

sugiere. Es decir, fuera de los actuales límites geográficos que conforman la República de Angola 

actual, y teniendo en cuenta la disposición dinámica y diversa de los reinos pre-coloniales que 

existían en el mismo territorio. 

La razón es la búsqueda del realismo histórico aplicado a la identidad cultural en un 

emplazamiento que fue dividido de manera brutal por los países europeos, creando fronteras que 

no respetaron los límites entre los pueblos originarios o geográficos, desencadenando asimismo 

importantes conflictos internos que persisten a día de hoy. La conferencia de Berlín (1884-1885) 

dividió el territorio del continente africano –unos extensos 30,365,0001 km²- en quince cortos 

años (Fig 1 y 2). La consecuencia concreta para Angola fue la división y confrontación interna de 

varios reinos que ya conformaban el territorio –entre los que se encontraban el reino del Congo, 

Loango, Kakongo, Bata, o Ngoyo, entre otros-, y por lo tanto de sus identidades culturales; por 

                                                             
1 Fuente: Encyclopædia Britannica.  

https://www.britannica.com/place/Angola


 
10 

 

 
 

no hablar de las consecuencias de las diferentes asimilaciones violentas de las culturas 

colonizadoras de la zona2,3.  

 

Fig 1. Mapa de los Reinos pre-coloniales en el S. XVIII que hoy conforman el territorio de la República de Angola. 

Nota: Carte des Royaumes de Congo, Angola et Benguela avec les Pays Voisins / Tiré de L’Anglois [par Bellin]4, 

[Mapa], Jacques-Nicolas Bellin, entre 1703-1772. [Recuperado de la Web]. 

 

                                                             
2 Se anima a observar de nuevo la Fig. 2. A continuación, se nombran seguidos de sus metrópolis colonas; a fin de 
visibilizar la gran diversidad de influencias impuestas y genealogías de asimilación violenta de otros contenidos de 
identidad en un sólo territorio –África Austral-; lo que contribuye a intuir la complejidad que ofrece este concepto. Al 
norte, la República Democrática del Congo (Bélgica) y la República del Congo (Francia); al este, la República 
Democrática del Congo y Zambia (Gran Bretaña); y al sur, Namibia (Alemania seguida por administración sudafricana). 
3 Siguiendo con los conflictos surgidos a la hora de nombrar esta zona herida –precisamente, por el efecto causado 
ante prácticas de nominación ajenas- agradezco profundamente las aportaciones críticas de Andrea Corrales en lo 
relativo al concepto “África subsahariana”. 

 

 

https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8595615v


 
11 

 

 
 

 

Fig 2. Mapa actual de la República de Angola. 

Nota: Mapa de Angola. Recuperado de la Web oficial de la Embajada de Angola en Austria, Croacia,  

Eslovenia y Eslovaquia, actualizado en 2014. [Recuperado de la Web] 

 

(**) Consideraciones lingüísticas.  

Esta tesis utilizará el lenguaje inclusivo, concretamente con la utilización de la “x” en 

representación del sujetx neutrx. Esto es así en un intento de mostrar el lenguaje como lo que 

es; una construcción dinámica, abierta y que debe dar espacio a todxs lxs sujetxs que lo 

ciscunscriben y utilizan, así como un plano filosófico que posibilita pensamiento crítico. 

También, y en relación a las decisiones en torno al registro de las marcas queer/cuir dentro de la 

academia, el TFM utiliza la forma cuir en un intento de descentralización de las formas 

nominativas anglosajonas. Ya que la búsqueda de un lugar propio de enunciación (Djamila 

Ribeiro, 2020) es central en las reflexiones hacia el colectivo LGTBIQA+ angoleño, asimismo se 

aplica al propio; radicado en un país hispanohablante del sur de Europa como lo es España, con 

formas propias y diferenciadas de resistencias cuirs y feministas. 

Para concluir con los usos particulares del término, se decide su registro con una interrogación 

en el subtítulo de la actual tesis [cuir(?)] siguiendo una intención política concreta. No se quiere 

poner en duda que la investigación se da en el marco de los estudios cuir, o sobre colectividades 

disidentes en cuanto a sexo o género. Quiere responder a la manera inconclusa, opaca pero 

https://www.embangola.at/dados.php?ref=sobre-angola


 
12 

 

 
 

también particular y diversa en cómo lo cuir es nombrado en los sures globales; concretamente 

en Angola. También es importante porque se erige como uno de los principales 

obstáculos/posibilidades de la investigación. Cuir es escrito con una interrogación para enfatizar 

el lugar de enunciación propio de lxs compañerxs angoleñxs y su proceso de construcción –o no- 

de terminología propia en términos y alcances similares a los occidentales. Esta interrogación 

también se hace cargo de la disconformidad de una gran parte de la comunidad de los sures 

hacia dicho término –hecho comprobable desde esta experiencia personal hasta numerosos 

artículos, enunciaciones colectivas o artísticas-. 

En lo relativo a los usos anglosajones de algunos términos y a diferencia de cuir, se respetarán 

las normas ortográficas y serán escritos en cursiva, a menos que autorxs los citen sin cursiva. 

Es el caso, por elemplo, de queer, o statu quo.  

Por otra parte, los idiomas originales serán traducidos a través de la figura “T. L. (traducción 

libre)”, proceso que será asimismo indicado con una nota al pie. 

Por último, se sostendrá el tono objetivo a lo largo de la investigación a través de la tercera 

persona de singular, con las formas “la investigación consta…” o “se procede a…”. Aún así, se 

permitirán concesiones mayores hacia la primera persona de singular o plural en el capítulo 

último: “Conclusiones. Fade Out”. Esto es así por ser unas reflexiones y conclusiones que se 

activan sobre todo con el rol habitado en la investigación, y con maneras de proceder intuitivas y 

afectuosas. Así, las conclusiones no pueden expresarse fuera de una terminología personal. 

 

1.1 Objetivos 

Objetivos generales 

- Generar, pensar y proyectar una propuesta que posibilite una lectura audiovisual de la 

perspectiva “interseccional” (Crenshaw, 1989) de las luchas LGTBIQA+, en su 

potencialidad de conflictuar la visión sectorial que la opinión reaccionaria ofrece ante el 

avance de derechos de la comunidad. 

- Buscar la construcción de una narrativa colectivizada del documental en colaboración 

directa con lxs compañerxs angoleñxs a través de la gestión de espacios seguros. 

- Sostener y buscar metodologías críticas que pongan el punto de mira en el privilegio 

blanco y las relaciones asimétricas sostenidas en la investigación, así como escuchar y 

reflexionar activamente los límites que las mismas sugieran.  

- Aprender directamente de los métodos y prioridades del activismo LGTBIQA+ angoleño. 

- Aportar a la academia las propuestas, las riquezas y los conflictos surgidos en el campo 

del artivismo en Angola como persona europea. 

 

Objetivos específicos 

- Diseñar y proponer a las partes una propuesta audiovisual que contemple financiamiento 

desde instituciones/fundaciones/festivales europeos a fin de buscar la redistribución de 

medios técnicos, cognitivos y económicos a nivel global.  



 
13 

 

 
 

- Tener en cuenta de manera central en los pasos de la investigación las formas de 

resistencia ya presentes en los territorios, así como de los límites y potencias que estas 

sugieran. 

- Idear, experimentar y generar las imágenes a través del método contravisual (Mirzoeff, 

2011). 

- Crear un cuaderno de bitácora a modo de diario de la investigación. 

- Incluir y sostener la precariedad material de lxs compañerxs en la planeación de las 

derivas convivenciales –entrevistas, reuniones, asambleas…-, así como permitir que 

genere reflexiones, propuestas empoderantes o límites. 

- Asistir a diversos eventos artísticos a lo largo de los meses, a fin de que contribuyan a la 

propuesta audiovisual como potenciales referencias, colaboraciones o emplazamientos. 

 

1.2 Hipótesis 

Esta investigación propone que es posible generar alianzas cuir transcontinentales a través de 

prácticas activistas, participativas y horizontales que respeten, escuchen y cuiden las luchas 

LGTBQIA+ situadas, y, por lo tanto, sus necesidades ya identificadas. Dicha investigación puede 

contribuir al trabajo de la autorrepresentación del universo cuir angoleño a través de 

metodologías contravisuales críticas que posibiliten caminos estéticos hacia significantes propios 

y no occidentales.  

Todo ello se prevé posible gracias a las alianzas tácticas y afinidades ideológicas de las partes, 

que habitan la bisagra cuir como una posibilidad de conflictuar el statu quo, dedicando especial 

atención a los aportes decoloniales y a través de la escucha y del ofrecimiento de recursos 

materiales –cámara, tiempo, retribuciones justas o financiamientos mayores- e inmateriales –

cognitivos, reflexivos y artísticos-. 

Como resultado final, este TFM plantea la hipótesis de que un proceso guiado de este modo 

puede desembocar en el planteamiento y producción de un documental audiovisual en mayor 

escala. 

 

1.3 Estructura 

Este TFM quiere dar cuenta de un proceso de investigación metodológica que se ha centrado en 

cómo aterrizar en Angola para los fines citados.  

Comienza con la variedad de enfoques metodológicos posibilitados por un asimiento y 

dislocación crítica de los lugares tradicionales de la investigación en el evento cognoscible; 

nombradamente la metodología feminista del conocimiento situado, la propuesta metodológica 

contravisual, el enfoque decolonial, la praxis artivista –como traducción de la metodología 

activista-; y por último se tienen en cuenta los enfoques afectivos. Por último, y a través del 

enfoque autoetnográfico, se presentará una Bitácora o cuaderno de campo como obra 

improductiva del proceso. 



 
14 

 

 
 

Prosigue con un marco teórico que identifica el método contravisual (subcapítulo “Una Propuesta: 

La Contravisualidad”) como potencial resistencia simbólica en el campo de la significación, tras 

un recorrido histórico hacia la crítica de las bases de esta última categoría, explicadas en los 

apartados correspondientes al subcapítulo “Estableciendo Las Bases Autocríticas: 

Eurocentrismo Epistémico”. Tras ello, y apuntando hacia la necesidad de (contra)narrar las 

prioridades para los activismos locales, llega a la materia nuclear a tratar: la identidad y lugar de 

enunciación cuir angoleño y las posibilidades a la hora de narrarlas, en el subcapítulo “Moldeando 

La Gradación”. 

Sigue el cuerpo de la investigación en el capítulo “Corpus. Una Escala de Grises”, que quiere 

comenzar a situar geográfica y contextualmente a la persona lectora en el primer subcapítulo: 

“Breve Contexto Social Y Político De Angola”. Después de este punto, sigue la narración no lineal 

de un camino metodológico que permite los aportes de los afectos o de la vulnerabilidad, así 

como de la contradicción y de la incomodidad. Como consecuencia, la investigación se abre ante 

la necesidad de desasir parcialmente algunas premisas iniciales a través de visualidades, 

interacciones y prácticas menos translúcidas o dogmáticas. Estas transformaciones se 

contemplan en los subcapítulos “Translucidez” y “Opacidad”. El tono/opacidad ante el contenido 

de la identidad ajena cambia y paradójicamente, adquiere presencia, y el aprendizaje adquirido 

en la práctica se disloca hacia el rol propio dentro del proyecto, a fin de mantener los objetivos 

metodológicos iniciales. Estas lecciones comienzan a dilucidarse en el subcapítulo “Cierre De 

Luces”, y se registran más ampliamente en el capítulo de “Conclusiones. Fade Out”. 

Las referencias, algunos documentos, así como el grueso de participantes y meses que 

conforman esta investigación concluyen este proceso reflexivo, adjuntando los últimos detalles 

contextuales para comprender los planteamientos expuestos en los capítulos “Bibliografía” y 

“Anexos”. 

 

1.4 Antecedentes 

Esta investigación se inspira en corrientes, colectivos, obras, películas, fotografías, en definitiva; 

cualquier tipo de expresión artística que deje un poso visual reflexivo, a través del planteamiento 

de construcciones visuales críticas al stato quo, más o menos explícitas. Asimismo, son 

referentes expresiones que busquen un lugar de enunciación propio y decolonial ante la 

homogeneidad aséptica, blanca y neutra –masculina-; o que busquen fisuras ante ella, 

particularmente desde expresiones de género no normativas, pero también a través de performar 

cualquier existencia desterrada de la norma y, por lo tanto, de lo aceptable.  

Como referencias de la utilización de la imagen como protesta o mensaje asertivo, podemos 

comenzar con el ya consagrado Your Body Is A Battleground (1989), de Barbara Kruger, 

extendiendo su potencia hacia usos actuales y más dirigidos a la resignificación digna del lugar 

de enunciación latinoamericano –o racializado en su extensión crítica-, como los que emplea 

Daniela Ortiz que, desde la fotografía hasta la pintura, encuentra grietas para denunciar la 

heteronorma racista y blanca. Así, ha desarrollado trabajos tan impactantes como la serie 

fotográfica 97 Empleadas Domésticas (2010), hasta series con una estética de lucha más 

tradicionalmente latinoamericana, como es  el calendario agrícola y revolucionario en soporte 



 
15 

 

 
 

pictórico El Tiempo del Campesino (2023), que, por un lado muestra el ciclo de siembra y cosecha 

de la papa en el sur andino y por otro retrata a figuras que representan distintos momentos de 

lucha por la soberanía y liberación de la tierra, en un acto de contramemoria revolucionaria. 

Siguiendo una enunciación clara y digna sobre la identidad propia, encontramos la serie 

fotográfica Yo Soy Latina, de Thalia Gochez, o formatos más punk y bastardos de mano de María 

Galindo y el colectivo de Mujeres Creando, con intervenciones callejeras o construcciones 

audiovisuales de sus líneas activistas, además de publicaciones escritas como Devuélvannos el 

oro. Cosmovisiones perversas y acciones anticoloniales (Colectivo Ayllu, 2018). Buscando un 

lugar de enunciación radicalmente incisivo, crítico y afrodescendiente, se contempla la fuerte 

instalación “Mining the Museum: Metalwork, 1793-1880”, del artista Fred Wilson. Y, de manera 

paradójicamente cercana a la obra anterior, encontramos los rastros de la identidad ucraniana, 

que resiste diversa y a flor de piel, de las fotografías callejeras de Nicolas Dykmans. 

Pasando a la imagen en movimiento, y encontrándonos con referencias ya en el continente en 

el que trabajamos, podemos enumerar los excelentes trabajos de cineastas críticas y pioneras 

como Sarah Maldoror –concretamente situada en la liberación de Angola con obras como 

Monangambée (1969) o Sambizanga (1972)-, Safi Faye (Kaddu Beykat, 1975), o narrativas más 

actuales y afines a las preguntas de la investigación, como My Father’s Shadow (2025, Akinola 

Davies Jr.), cuya crítica a las masculinidades es tremendamente valiente en el contexto 

nigeriano, o Wanuri Kahiu (Rafiki, 2018), pionera del cine LGTBIQA+ en África. 

Por otra parte, trabajos como Augure (2023, Baloji Tshiani), son referencias directas en multitud 

de situaciones. Sirven de inspiración sus tratamientos temporales no lineales, la presencia 

ancestral aplicada a la narrativa visual ficcional, o los extensos silencios, misterios, o 

sencillamente respuestas no entregadas a las personas espectadoras. Continuando con estas 

opacidades tácticas visuales, encontramos también referencias de una translucidez forzada en 

trabajos como You Shouldn’t Have to See This (2024), videoinstalación de Yarema Malashchuk 

y Roman Khimei. Será en este delicado y afilado equilibrio visual en el que la propuesta querrá 

insertarse. 

Asimismo y aplicando las referencias al trabajo personal, se dedica a continuación un breve 

espacio a cómo la pregunta de la dignidad visual ha interpelado, moldeado y guiado mi práctica 

artística hasta el día de hoy, movida por un profundo sentimiento de reactividad ante las 

injusticias y deseos de transformación social.  

 

1.4.1 Trayectoria 

Al revisar retrospectivamente dicha trayectoria artística, se identifica una constante búsqueda en 

la materia de la dignidad visual, en cómo generar imágenes que representen problemas de 

opresión pero sin caer en la revictimización. Desde diferentes soportes, concretamente a partir 

de la gráfica y la obra mural, así como en vídeos documentales, atravesando expresiones más 

poéticas que interaccionaron con la materia de una manera menos discursiva.  

En una etapa inicial, se proyectan las aspiraciones de transformación social en la naturaleza, 

tomando sus enseñanzas sutiles de resistencia como guía. Así, surgieron las “pinturas 



 
16 

 

 
 

orgánicas”, en los que, como se plantea en trabajos anteriores (Rogido, 2016 y Rogido, 2021 

[Anexos 1 y 2]), la activación hacia el soporte artístico de lo históricamente considerado pasivo –

la naturaleza- desde una mirada patriarcal se convirtió en un gesto fundamental de desviación 

epistémica, que permitió la aproximación a maneras no lineales y expansivas la “resistencia” en 

sí misma [Anexo 3]. Esta búsqueda más amplia respondía a una necesidad genuina de 

pertenencia al entorno, concebido como sujeto político. 

 

 

Fig 3. Nerea Rogido. (2022). Pintura expandida I. Viceso, Galicia. [Instalación pictórica]. 

Nota: La serie de exploraciones en la serie mural/pintura expandida (aún abierta) busca las intersecciones 

de vida, dignidad y resistencia de los elementos orgánicos en emplazamientos abandonados, desde 

emplazamientos rurales (Galicia) o urbanos (Bilbao). 

 

Sin embargo, con el tiempo, esta sutileza dejó de canalizar la urgencia emocional y política que 

atravesaba al intento. Se decide entonces abandonar los marcos individualistas del arte 

institucionalizado y la atención se dirige hacia experiencias más colectivas y callejeras, como 

talleres de serigrafía con poca luz en contextos latinoamericanos o pintadas colectivas en las 

calles de Bogotá, donde la imagen devino explícitamente política5. En ese momento, el mensaje 

escrito, asertivo y con letras puntiagudas y chillonas se transformó en una “voz en off autoritaria 

que dirige la mirada y la subjetivación de lo narrado (Corrales, 2014, 2014, p. 106), necesaria 

para guiar la lectura y afirmar nuestra posición. [Anexo 4]. 

Queremos en este punto poner en relevancia la potencia reflexiva ligada a identificar la 

resistencia visual en las expresiones plásticas del mural o del graffiti. Gracias a esta esta práctica 

–que aún me acompaña- se han planteado oportunidades y ejercicios reales y concretos donde 

                                                             
5 Se agradecen profundamente las enseñanzas a las resistencias gráficas de Colombia y de Chiapas por haberme 
enseñado tanto a “hacerlo yo misma”. 



 
17 

 

 
 

convertir en dignidad una imagen, así como de reflexionar profundamente, en contextos no 

europeos, qué asertividad o exposición es la adecuada, o sobre la no apropiación y respeto ante 

símbolos de resistencia ajenos6.    

 

 

Fig 4. Angela Cuc y Nerea Rogido. (2024). No sin nuestras voces. Guatemala. [Pintura mural] 

Nota: Federación Guatemalteca de Escuelas Radiofónicas (FGER). Ciudad de Guatemala. Recuperado de: Nota de 

prensa. 

 

Posteriormente, la práctica se expandió al ámbito audiovisual, al ser convocada por la Agencia 

Vasca de Cooperación para el Desarrollo7 para documentar luchas sociales en América Latina -

concretamente, en Guatemala, El Salvador y México (Chiapas)-. El trabajo fue realizado con el 

fotógrafo, artista y amigo Pello Maudo Herrero8. Esta experiencia permitió profundizar en una 

ética visual centrada en el cuidado, la horizontalidad y el vínculo afectivo como metodologías no 

extractivistas, orientada a subvertir dinámicas de poder mediante la generación de espacios 

seguros de representación y a través de discursos asertivos que sirviesen a las aspiraciones 

comunicativas de las partes9. Así, se cumplía la labor activista de la práctica en tanto que el 

producto final era solicitado y utilizado para la supervivencia estratégica y financiera de las 

                                                             
6 La anciana que aparece en la figura central (Fig. 4) es un resultado de la mezcla de un rostro de una mujer indígena 
en una manifestación, fotografiada por la compañera Ángela Cuc, y mi abuela, en un intento de generar una alianza 
estética entre diversas dignidades y resistencias. Asimismo, se prioriza un mensaje escogido por las compas 
guatemaltecas, ya que son ellas las que mejor saben qué es necesario decir allí. Eso permitió que el mensaje para 
una casa-radio de personas indígenas en Guatemala, en la que la comunicación es retransmitida en amplitud de 
idiomas maternos, fuese “No sin nuestras voces”. 
7 Encarnadas en la ONG Lumaltik Herriak. 
8 Se puede ver su trabajo en colaboración con Argia en esta publicación. 
9 Esto es, las “rrss” tanto de organizaciones latinoamericanas como la vasca. 

https://www.fger.org/no-sin-nv/
https://www.fger.org/no-sin-nv/
https://www.lumaltik.org/
https://www.argia.eus/argia-astekaria/2920/traumak-eta-deserrotuta-egoteak-saharar-guztion-bizitzak-zeharkatzen-ditu


 
18 

 

 
 

organizaciones. [Anexo 5] Todo ello, dirigido hacia imagen en movimiento y sonido. Es en esta 

experiencia donde concretamos el antecedente más explícito que se acerca a nuestra actual 

investigación, por los temas investigados, el medio utilizado y lxs sujetxs descentralizadxs y 

organizadxs según sus causas políticas. 

 

 

Fig 5. Recopilación de algunas de las personas entrevistadas durante esta etapa. (2024). Guatemala, El Salvador y 
México (Chiapas). [Collage digital]. 

 

 

Fig 6. Documental OTRANS-RN, 2024, Chimaltenango, Guatemala. [Fotograma, 08:46].  



 
19 

 

 
 

Nota: uno de los momentos más complicados de filmación. Las compañeras trabajadoras sexuales –en su 
mayoría, indígenas- accedían a una Clínica Móvil en la calle ofrecida por la organización OTRANS-RN para 
hacerse pruebas de VIH. La metodología en estos momentos pedía consensos, rapidez –no abusar en los 
tiempos de filmación- y registrar la situación desde planos no estigmatizantes y que pusieran en valor el 
calor humano que nace en este tipo de contactos. Disponible en YouTube. 

 

En estas ocasiones, la estructura cerrada de las organizaciones con las que compartimos 

permitía una fase inicial de inmersión y recopilación de información sobre la asociación: su 

historia, composición, público objetivo, líneas de acción y principales desafíos. Así, llegar a una 

construcción del guión de manera participativa en un ejercicio de co-narración basado en la 

horizontalidad y búsqueda de consensos discursivos, era una realidad muy accesible –y 

necesaria para comenzar-. Los temas tratados, así como las personas entrevistadas, eran 

seleccionados en conjunto con los colectivos, en un diálogo constante que permitía incorporar -

y, cuando era necesario, desechar- nuestras propuestas desde el criterio y autonomía de las 

propias organizaciones.  

Este modelo de trabajo sentó las bases de una metodología cualitativa participativa y decolonial 

centrada en el respeto por los saberes situados y la agencia de las personas retratadas, así como 

reflexiones profundas en cómo transformar este proceso a imagen (contravisualidad). Sin 

embargo, el paso hacia un proyecto de investigación personal, desarrollado en un entorno 

completamente nuevo –centrado en los colectivos LGTBQIA+ en Angola y articulado a través de 

una propuesta audiovisual- implica un salto cualitativo en términos de complejidad, accesibilidad 

a los temas tratados y responsabilidad ética.  

El proceso que posteriormente encontrará su lugar en el cuerpo de la investigación narra cómo 

se hace necesario proponer una narrativa que colectivice al movimiento, en vez de retratar a 

cada uno de ellos de manera individual. Esta expansión del sujetx de estudio inhabilita la práxis 

en términos de negociación experimentados hasta este entonces, ya que se amplifican los 

movimientos, las voces y las historias a considerar. Esto nos lleva a reconfigurar las estrategias 

de aproximación. La presente tesis dará seguimiento a los entresijos de dicho abordaje.  

 

1.4.2 Referentes 

Una pieza de referencia a estas preguntas es Obscuro Barroco (Kranioti, 2018). Siguiendo esta 

obra, ¿cómo filmar lo que regurgitó occidente en su paso ideológico por los pueblos?, ¿cómo 

capturar lo que no fue nombrado y por lo tanto resistió, de la más sutil de las maneras? 

La pieza de Kranioti explora las cuerpas enunciando su capacidad para transformarse y 

festejarse. Utiliza el recurso de la oscuridad y los cuerpos aparecen pintadas con colores de 

neón, elementos naturales y tradicionales10. Como en las fotos de Carlos Fernandes11.  

                                                             
10 Recordemos que se expone la cuiridad en el entorno brasileño, por lo que la coherencia estética pide elementos 
correlacionados con este lugar. 
11 Esta referencia será explicada en futuras aclaraciones en la presente tesis. 

https://www.youtube.com/watch?v=Ozm9PEjeh9c


 
20 

 

 
 

Hay muchos primeros planos, planos de retrato. La identidad es central en la narrativa visual, 

pero también el anonimato. Somos diferentes, somos muches. Todas tenemos nombre, pero no 

es lo principal aquí.  

¿Qué método, también, seguimos para representar la cuiridad angoleña?, ¿qué método 

seguimos para asir lo inasible pero sin perpetuar el viejo método nominativo eurocentrado?, 

¿cómo identificar el universo que va a ser nombrado, pero no nombrar lo que no nos pertenece?  

Muchas otras expresiones artísticas y visuales operan como guías ante estas preguntas. Mi 

amiga Oksana Pohrebennyk12, con sus fotografías que evocan el deseo y la ausencia, en una 

manera muy particular de retratar la estela que conecta pasado y presente. Sirve de referencia 

a esta investigación –y a mí en lo personal- desde un plano muy concreto y valiente; el de la 

resistencia simbólica ante una destrucción paulatina y violenta, impuesta colonialismos 

contemporáneos13. 

En términos más geolocalizados, sirven de inspiración las abundantes y diversas formas de arte 

o producción audiovisual a las que hemos tenido acceso a lo largo de este tiempo viviendo en 

Luanda14, así como corrientes más consolidadas como lo es la del Afrofuturismo y su aportación 

situada en el campo de las derivas ficcionales del sur. En este punto, sirven de especial 

inspiración la multitud de cineastas concretamente africanxs, desde sus enunciaciones políticas 

y estéticas del siglo pasado hasta las actuales. Siguiendo esta estela de corrientes de resistencia 

regionales, nos encontramos con el Panafricanismo, el movimiento político, filosófico, cultural y 

social cohesionado el siglo pasado que busca la unidad, solidaridad y cooperación entre los 

países integrantes africanos y la diáspora, cuyo objetivo es la defensa de los derechos y la 

liberación de las personas de ascendencia africana de todo el mundo.  

Podemos concluir este capítulo de referencias con todas las personas que lucharon, disidentes, 

prosex, activistas, antirracistas, decoloniales, situadxs desde las calles hasta las instituciones, 

en un afán transformador radical cuyas contribuciones han sido –y son- cruciales en el intento de 

dinamitar las bases de dominación, deshumanización y violencia que sostienen el sistema 

cisheteropatriarcal blanco. 

 

1.5 Límites de la Investigación 

Este proyecto demanda unos límites muy concretos ligados al lugar de enunciación y narratividad 

visual, activados en forma de cuidados. El lugar dentro de la investigación está claro desde el 

primer momento; nunca será teorizar o pensar el movimiento decolonial artístico cuir angoleño, 

ni generar narrativas que lo reflejen. Así, el rol escogido se centra más en poner unas 

herramientas determinadas –materiales y cognitivas- a disposición de esa narrativa ajena, ya en 

construcción. Esto quiere ser posible gracias a unas alianzas ideológicas construidas y tendidas 

desde las diferentes partes en la investigación, en cuyo centro radica el discurso cuir como 

                                                             
12 Web de la artista.  
13 Como lo es la actual invasión de Ucrania por parte de Rusia, a gran escala desde el año 2022 y de zonas geográficas 
más concretas desde 2014. 
14 No necesariamente sólo radicadas en Angola. Afortunadamente, he podido asistir también a las formas de arte que 
conforman la Bienal de Artes y Cultura en Sao Tomé e Príncipe N’GOLÁ. Esta visión amplía visión sobre los efectos 
de la dominación y resistencia desde el arte en diferentes PALOP (Países Africanos de Lengua Oficial Portuguesa). 

https://oksanapohrebennyk.com/
https://www.ngola-biennial.org/artists


 
21 

 

 
 

potencia para develar las estructuras del statu quo. Esta alianza es política y por ello amorosa; 

genera una amistad y una posibilidad de generar pensamiento recíproco, así como de dar 

continuidad a posibles colaboraciones futuras.  

Dentro de estos límites aplicados a la narrativa, están los referentes a la construcción visual y 

estética. A través del método contravisual, la investigación conflictúa las referencias visuales que 

acompañan a nuestra praxis –ocularcentrismo occidental-, sabiendo que son susceptibles de 

traducirse en realidades discursivas intangibles pero tremendamente reales en el plano material. 

Así, la mirada se someterá a una desconfianza táctica y la búsqueda de otros aportes, opiniones, 

referencias e intuiciones en este sentido será continua y central en la construcción de la imagen. 

En tanto que contenido de la narrativa audiovisual y de los elementos filmados, el rol será el de 

transcriptora. Esto se traduce en: contenidos consensuados a través de la participación activa de 

las personas filmadas/entrevistadas, la búsqueda de guión y marco teórico/de referencias 

colectivizados, el rastreo de opiniones y referencias situadas y discusiones colectivas acerca de 

las derivas o siguientes pasos. 

En un segundo lugar y reflexionando en los límites del proceso, sus fluctuaciones creativas no 

opacarán las necesidades organizativas y activistas de las personas que lo integran. Al ser un 

proceso consensuado y colectivizado, es necesario limitar las derivas narrativas posibles, a fin 

de generar un camino común que responda a las demandas compartidas iniciales.  

El TFM anida este límite respondiendo al deseo de realizar un documento visual que sirva al 

movimiento ya existente (relacionado con la metodología activista), que funciona, en su mayoría, 

a través de financiadores externos. Es sabido que este método de (re)existencia exige continuas 

justificaciones ante los fondos recibidos. Por lo tanto, aportar un documento visual que represente 

de manera clara y concreta la contribución de las partes al territorio en términos de 

transformación social, puede ser tremendamente útil para la continuidad financiera de los 

colectivos. 

En un tercer lugar, merece dedicar unos instantes a los límites ligados a la integridad física y 

seguridad de las personas. Se dará a escoger en todo momento si la identidad y el rostro se 

hacen públicos. Angola es un país con una carta de derechos amplia pero que no se respeta en 

la realidad, donde las balas perdidas en las manifestaciones y los asesinatos impunes a las 

personas del colectivo son una realidad15. La investigación priorizará alianzas que permitan la 

confianza. Para ello, se respetarán los temas sensibles, principalmente la religiosidad, 

resistencias a hablar sobre el conflicto armado, sobre asesinatos a líderes o sobre la violencia 

en las calles. O sobre cualquier tema delicado que aparezca en el proceso.  

Siguiendo con los cuidados, la investigación contempla los límites e imposibilidades que puedan 

surgir en el campo de las condiciones materiales de las integrantes. Es necesario nombrar que 

la precariedad que azota las vidas de lxs compañerxs angoleñxs hace que no puedan aportar la 

presencia o la continuidad que desearían a los proyectos. Se tendrá en cuenta este contexto 

para sacar adelante el proyecto pensando siempre facilidades, planes B e incluso C.  

                                                             
15 Esta enunciación será debidamente contrastada cuando profundicemos en el cuerpo de la investigación.  



 
22 

 

 
 

En cuarto lugar, este proceso se hace cargo de los límites temporales y materiales de la 

investigación. Aunque se reflexione sobre el potencial político de la contravisualidad y se quiera 

situar en Angola, el tiempo de la investigación no es el suficiente para generar reflexiones 

profundas sobre el tema. Ésta se centrará estratégicamente en visibilizar la cuestión como un 

tema importante en la creación de las bases de un futuro posible proyecto financiado, o de 

cualquier proyecto propuesto en territorio16.  

También, y relativo a la centralidad metodológica, este proyecto no se dedica de manera extensa 

a la conceptualización o teorización de la realidad; está más centrado en un proceso práctico 

investigativo y en sus devenires metodológicos. Será la práctica la que genere la reflexión, no a 

la inversa. Por lo tanto, aunque la reflexión sea central, el aprendizaje, las referencias y las 

aportaciones son en su mayoría prácticas y en lo relativo a las relaciones interpersonales en el 

campo del artivismo. Los aportes teóricos serán suscitados desde la práctica. Asimismo, esta es 

la razón por la que la referenciación teórica situada es menor de la que desearíamos en un 

proyecto que quiere desestabilizar las bases epistemológicas occidentales. El acceso a estas 

enseñanzas y autorxs se da manera no lineal y limitada a través de los meses, por lo que el 

marco teórico preferirá centrarse en una labor de autocrítica y de desasimiento de “vicios” 

occidentales en el acto de investigar, crear u observar. 

Por último, la presente investigación, pese a que dedique sus esfuerzos hacia lo audiovisual, se 

enmarca en toda la amplitud que es la mirada, la visualidad y las relaciones de poder; y las 

experimentaciones personales en otros medios dan cuenta de ello. Una de las limitaciones de la 

presente tesis radica en establecer el foco en los trabajos y exploraciones estéticas refereridas 

únicamente a lo audiovisual, aunque en la realidad el tema haya sido estudiado en mayor 

diversidad de soportes, como lo es, por ejemplo, el pictórico.  

 

                                                             
16 Esta apertura ante el producto final es muy rica, ya que no podemos olvidar que trabajo en el sector de la cultura y 
de los eventos en Angola, así como de los aportes que pueden tener estas conclusiones en mi obra personal menos 
mediada por la figura de un producto audiovisual activista. 



 
23 

 

 
 

 

Fig. 7. Nerea Rogido. (2025). Vista de un muro de vigilancia de la Villa de la Embajada de España desde dentro. 

Luanda, Angola. [Pintura]. 

 

 

2 METODOLOGÍA CONTRAVISUAL 

El proceso de reflexión acerca de la metodología referente al proyecto “Escrevemo-nos”, es en 

sí misma basada en un método científicamente conducido de preguntas y respuestas que llevan, 

en un proceso espiral, a centralizar la reflexión en el propio método al cual se recurre. En otras 

palabras, la metodología de este proyecto de audiovisual LGTBIQA+ está orientada por principios 

de colecta de datos empíricos a través de entrevistas cualitativas, reuniones con miembros de 

los colectivos (Queer People, AIA, ATSA, MESTA, Associação Íris Angola, Colectivo Rompe y 

DHIA) y escucha activa y continua a la realidad. Asimismo, esta investigación científica está 

orientada por principios de investigación y acción de campo como lo es la autoetnografía 

feminista, añadiendo producción artística, escucha activa y amalgamiento comunitario. Por 

medio de un proceso cualitativo, interpersonal y participativo, se valorizan las vivencias, voces y 

experiencias de personas LGTBIQA + involucradas. 

A continuación, se le dedica una breve reseña a cada fuente metodológica con la que esta 

investigación ha podido acercarse a la realidad. Se rescata particularmente la noción de la 

contravisualidad hacia el título del diseño metodológico en un intento de aclarar su definición. 

Esto es así porque se considera que dicha categoría responde y soporta a todas las demás; este 

método centra el proceso reflexivo y teórico emplazado en lo visual, así como las implicaciones 

políticas, decoloniales, autocríticas, vulnerables, situadas, artísticas o activistas; todas ellas 



 
24 

 

 
 

surgen y están destinadas a concebir un método de acercamiento al campo escópico. Asimismo, 

es propuesta inicial, es proceso y es pieza final. 

 

2.1 Conocimiento Situado 

Este es un proceso que exige, sobre todo, autocrítica y honestidad ante la pregunta que abre 

cualquier intento investigativo o convivencial -sobre todo los emplazados en los sures globales-: 

¿desde dónde estoy hablando y qué privilegios sostengo de manera no compartida con la 

comunidad con la que convivo y decido investigar? Buscando un método que sostenga esta 

pregunta, surge, ¿cuando establezco mis metodologías estoy teniendo en cuenta la relación de 

poder que ejerzo sobre las sujetas con las que trabajo?17 

La urgencia –y a la vez, la llave- de esta investigación se hace carne en el intento de aterrizar en 

esta subjetivación (auto)crítica del proceso cognoscible y, por lo tanto, de las derivas de la 

investigación. María Mies y Vadhana Shiva (2015) hablaron de la necesidad de sustituir el 

“conocimiento espectador” contemplativo y no participativo por una presencia activa en las 

acciones, movimientos y luchas. Según ellas, el proceso de investigación debe convertirse en un 

camino de concientización, a través de una crítica profunda a las nociones de objetividad de la 

investigación y objeto estudiado. Ellas hablan de acuerpar una “parcialidad consciente”, 

alcanzada a través de la “identificación parcial” con lxs sujetxs investigadxs. Es un giro 

ampliamente documentado por variedad de autoras, invocando una manera diferente de conocer, 

de posicionarse ante el mundo. Donna Haraway lo describe en el año 1995 como “conocimiento 

situado”; una praxis investigativa que requiere la agencia de la realidad investigada, a f in de no 

convertirse en una mera “pantalla o un terreno o un recurso, nunca como esclavo del amo que 

cierra la dialéctica en su autoría del conocimiento «objetivo»” (Haraway, 1995, p. 25). 

Así, este proyecto se circunscribe en todo un proceso metodológico situado a través de diversas 

herramientas, oportunidades y etapas centradas en la búsqueda activa de un punto de vista 

artivista y realista y que permite una “objetividad encarnada” o una manera de acercarse al 

conocimiento desde la subjetivación de las partes implicadas. 

 

2.1.1 La Variable Transfronteriza: la Institución 

Siguiendo con la necesidad de situarnos ante la realidad, es necesario contemplar la práctica 

laboral que habito de manera personal y que ha deformado y nutrido inevitablemente la manera 

de acercarnos a las partes. Por unos meses, estaré trabajando de becaria en el Área Cultural de 

la Embajada de España en Luanda a través del Programa CULT18. Así, a caballo entre la 

                                                             
17 Pregunta rescatada de la clase y de los diálogos con Andrea Corrales y, en definitiva, resumen de gran parte del 
aprendizaje de esta investigación. 
18 Las Becas CULT son un programa de capacitación internacional organizado por la AECID (Agencia Española de 
Cooperación Internacional para el Desarrollo) en colaboración con el MAEC (Ministerio de Asuntos Exteriores, UE y 
Cooperación). 

https://www.aecid.es/w/la-aecid-concede-54-becas-a-jovenes-espanoles-para-su-capacitacion-en-gestion-cultural-y-diplomacia-cientifica-1?utm


 
25 

 

 
 

Institución y el artivismo, me aproximo a la realidad desde una zona fronteriza, que es geográfica 

pero también afectiva (Zelko, 2025).  

Queremos ubicar esta cuestión en este capítulo a fin de dar importancia a las posibilidades que 

ha aportado al método el hecho de “hacer habitable la propia posición de frontera”19 (Eskalera 

Karakola, 2004, p.12). Entonces, encontrar el lugar de enunciación en este proceso se ha 

revelado como la verdadera metodología del proyecto, siendo esta una pregunta central en todo 

momento y que ha afectado inevitablemente a la manera en la que entramos en contacto con la 

realidad y las partes –y cómo, inevitablemente, las partes nos leen-. 

El método institucional –los informes, los ODS20 y la búsqueda de medidores específicos en el 

caos más absoluto de la realidad- se ha mezclado y han nutrido en todo momento la investigación 

–sobre todo en términos de contexto e informaciones de los colectivos-. También reconocemos 

métodos de actuación activados desde la Cooperación Internacional que han servido de 

inspiración para nuestros fines, como es el caso de explorar formas creativas y flexibles de 

redistribución justa de los medios económicos, cognitivos y técnicos a las partes21.  

Asimismo, y contemplando la marginalidad de las luchas como espacio de resistencia (bell hooks, 

1990), se busca una metodología versátil en este aspecto, asimismo exógena y en vigilancia ante 

las alianzas blancas (Mombaça, 2024, p. 41). La crítica a los sistemas de legitimidad no debe 

hacernos olvidar la lucha y resistencia necesaria dentro de los mismos. Desde las riquezas que 

puede aportar este enfoque22, recordamos que las instituciones son “las organizaciones que 

tienen la capacidad para normalizar el comportamiento en la sociedad”23 (Pardo, 2013, p. 196, 

como se citó en Egaña Rojas, 2020, p. 161). Por ello, es necesario permanecer despiertas ante 

el “peligro acechante de «la institucionalización de la investigación artística como un agente 

cómplice de los nuevos modos de producción dentro del capitalismo cognitivo» (Sentamans, 

2022, p. 33), epistemológico, y de todo tipo. 

 

2.2 Metodología Contravisual 

¿Cómo contribuir al cultivo de una contra-historia y una contra-epistemología para el cuerpo y la 

nación (Romero Caballero, 2018), siendo ellas impropias a mi sujeto político, y a través de un 

soporte visual? 

Un enfoque metodológico contravisual enfatiza la formulación de preguntas y problemas como 

punto de partida para la propia investigación del audiovisual, en lugar de simplemente narrar 

acontecimientos. Para la investigación, esta perspectiva considera que sin un problema claro, no 

hay una narrativa significativa o transformadora. Así, tomamos el medio –el espacio que abarca 

                                                             
19 A través de esta reseña no queremos apropiarnos de un espacio de dignidad que surge en los márgenes desde una 
paradójica situación de privilegio. Más bien queremos quedarnos con el contenido de la frontera que deriva hacia 
«intactas identidades múltiples y cambiantes», con «integridad» y amor. (Sandoval, 2004, p. 92) 
20 Objetivos de Desarrollo Sostenible, una de las guías actuales de la Cooperación Internacional. 
21 Uno de los roles de la diplomacia cultural y científica en exteriores es la selección, gestión y promoción de expertxs 
en diversos ámbitos, a fin de sostener formaciones y workshops gratuitos hacia las personas locales. 
22 El informe ERC en el Anexo 6 y el capítulo dedicado al contexto social y político de la presente tesis son algunas de 
ellas.  
23 T. L. (traducción libre) del original en inglés.  



 
26 

 

 
 

desde el ojo hasta la cámara- y lo expandimos hacia las categorías de pensamiento y maneras 

de acercamiento al entorno. 

Así, este TFM quiere contribuir a la representación visual de las luchas LGTBIQA+ angoleñas en 

un proyecto documental, presentándolas más allá de su inmediato presente descriptivo a través 

de la búsqueda de formas contravisuales y artísticas y que no olviden –y de hecho, posibiliten- 

una perspectiva interseccional y decolonial. En el análisis de una perspectiva de propuesta 

contravisual se considera un proceso racional politizado, donde el ser que piensa la concepción 

de una producción audiovisual selecciona, interroga, conceptualiza, analiza, sintetiza y concluye 

sobre el problema planteado. O sea, quien lo hace, reflexiona todo el tiempo. O sea, el producto 

audiovisual sobre un problema implica un análisis crítico del proprio sujetx de estudio, 

considerando varias perspectivas de fuentes.  

Con esta perspectiva metodológica en mente, se propone que en el proceso de filmar y narrar la 

historia de los problemas, la búsqueda no es sólo hacia comprender el pasado, sino también 

percibir cómo este moldea el presente, y cómo las cuestiones del presente, asimismo, pueden 

iluminar el pasado.  

Este método es el ideal para trabajar con las figuras, contra-historias y contra-memorias 

soterradas y no promocionadas por los canales oficiales de información, desde la época de la 

colonia portuguesa al actual control del Estado angoleño. En este ejercicio de contravisualidad y 

por las condiciones anteriormente citadas, se querrá trabajar desde la amplia potencialidad 

política de lo simbólico, y así transcender el discurso político institucional o activista –más 

centrado en la historia, origen y acción de los colectivos- hacia una crítica transversal de las 

relaciones de control que operan sobre el territorio, a través de la construcción estética de la 

narrativa, que contará con expresiones artísticas locales.  

Aquí, el método es inconcluso, no programado, se genera a la vez que se comprende, conoce y 

habita esta nueva realidad, guiado por los agentes en un nuevo ritmo desconocido como para 

ejercer planeación alguna; en una especie de “work in progress: vía de creación arriesgada, en 

la cual el producto es enteramente dependiente de las vicisitudes del proceso y de la alternancia 

de los creadores”24 (Mombaça, 2016, p. 342).  

 

2.3 Metodologías Autocríticas y Decoloniales 

Nos planteamos fisuras ante el modelo racional cartesiano, consolidado y promocionado por 

Occidente, también en nuestras prácticas metodológicas: la politización de la praxis pide “toda 

uma contra-conduta criativa irracionalista [Cohen (1999)]”. (Mombaça, 2016, p. 343). 

A través de esta ruptura, buscamos una metodología que intente adentrarse en la dimensión de 

la "dignidad" como un camino no lineal para visibilizar la contra-memoria —esa memoria otra, 

esa memoria de voces adormecidas, oprimidas por el sistema del aparato del Estado— que ha 

sido sistemáticamente relegada por los relatos hegemónicos en un panorama de pos-colonialidad 

y Guerra Civil que se arrastró por 27 años. Su anhelo surge de un profundo sentimiento de dolor, 

                                                             
24 T. L. (traducción libre) del original en portugués. 



 
27 

 

 
 

de una responsabilidad histórica que interpela, así como de una empatía y un compromiso frente 

al silenciamiento impuesto por los efectos prácticos y no siempre dichos acerca del peso del 

colonialismo, que se refleja en casi como una autocensura interna de/la individux LGBTIQA+. No 

obstante, lo que se cuestiona, dentro de un procedimiento metodólogico, es cómo se explican 

dentro de nuestra investigación, los procedimientos, enfoques, técnicas y herramientas que se 

utilizarán para recolectar, analizar e interpretar la información y desarrollar una propuesta social, 

estética y científica.  ¿Se puede realmente afirmar que tal memoria ha sido olvidada?, ¿se puede 

reconocer los propios límites para acceder a las enseñanzas que aún perduran —vivas, diversas 

e inagotables— en los saberes transmitidos generacionalmente sobre la tierra que hoy le 

sostiene?, ¿cómo lidiar con el no siempre harmonioso conjunto de saberes tradicionales y el 

nuevo universo de la postura LGBTIQA+? 

Para proponer acercamientos a estas respuestas, se busca un marco teórico que recorre y tiene 

como espina dorsal la perspectiva decolonial; la praxis, por supuesto, no ha de ser de otra 

manera. Un enfoque decolonial en los modos de proceder ante los datos que constituyen la 

realidad –personas, dolores y causas de resistencia- contribuye, así, por una parte, a identificar 

como central el lugar de enunciación ajeno (Djamila Ribeiro, 2020) ante mi blanquitud 

epistemológica; que se dedicará más a la transcripción que a la interpretación. Por otra parte, 

esta investigación propone que tomar consciencia sobre el privilegio propio en un territorio herido 

por el colonialismo como lo es Angola, tiene todo que ver con proponer una metodología visual 

no extractivista en términos epistémicos; es decir, la investigación buscará activamente 

relacionarse con las imágenes como susceptibles de ser significado que pertenece a otrxs, y 

respetar y consensuar los usos hacia los que las activaremos. Entonces, emplearlas en favor de 

diluir y conflictuar la estigmatización ante un colectivo marginalizado y racializado por parte de 

un universo epistemológico al que pertenecemos y criticamos, desde dentro. 

 

 



 
28 

 

 
 

Fig. 8. Niñxs juegan en calles sin asfaltar en el barrio de Viana. 2025 [Foto]. 

 

2.4 Metodología Artivista 

Existe una praxis más allá de la Investigación Acción Participativa, cuyo bienintencionado 

“enfoque metodológico se caracteriza por asumir una visión dialéctica entre la investigación y la 

acción, pues, entiende que ambos procesos se integran y complementan mediante las fases 

cíclicas” (Leaman Hasbún y Cárcamo Vásquez, 2021, p. 16) en favor, del mejoramiento de los 

sistemas de existencia de las clases populares. 

Existen enfoques otros que han cuestionado el alcance epistemológico tanto de esta propuesta 

como de “la “interacción experiencial con la alteridad, a partir de la crítica de la matriz racializante 

que está en la base de la colonialidad del ver”. (Marcus, 2002, como se citó en Barriendos, 2011, 

p. 24). En otras palabras, se decide prestar alta atención a no perpetuar relaciones jerárquicas 

con lxs sujetxs de la investigación que poseen menor gradación en el espectro del privilegio, los 

derechos o el acceso al bienvivir. La buena intención, la crítica formal al sistema de visionado y 

construcción de significantes o siquiera situarse pueden no ser suficiente –o quizás ni solicitado- 

para los motivos o por los grupos que sostienen la investigación en términos de transformación 

social.  

En este punto, la “investigación militante” (Colectivo Situaciones, 2003) nos permite la bisagra 

clave, a través de la potencialidad de modificar continuamente nuestra posición; “trata de generar 

una capacidad de las luchas de leerse a sí mismas y, por lo tanto, de retomar y difundir los 

avances y las producciones de otras experiencias” (Col. Situaciones, 2003, p.3), en una intención 

de producir saberes útiles a las luchas y/o a las búsquedas de elementos de sociedades 

alternativas, más allá –que no ignorando o confrontando necesariamente- de los resultados 

obtenidos. 

Precisamente esta posibilidad móvil posibilita un intercambio de saberes práctico (De Sousa-

Santos, 2009), puesto que no habrá cambios en una investigación tradicional motivados desde 

un afuera no afín en términos académicos. En este enfoque, las apelaciones de todo tipo serán 

consideradas, posibilitando virajes múltiples y reflexiones situadas. 

Este carácter rotativo y autocrítico es central en este enfoque, precisamente porque desea 

“establecer un vínculo positivo con los saberes subalternos, dispersos y ocultos, y producir un 

cuerpo de saberes prácticos de contrapoder” (Col. Situaciones, Op. Cit, p. 2) a través de 

prácticas, preguntas y acercamientos más flexibles que las que operan desde las hipótesis 

universitarias tradicionales. 

La puesta en práctica de una investigación artivista (Colectivo Situaciones, 2003)25 permite 

efectivamente identificar las necesidades militantes y simbólicas del contexto de Angola–y, de 

hecho, ubicar este hecho como la premisa inicial de la investigación- y actuar –o no- acorde.  El 

carácter militante de la investigación no constriñe pero sí guía: efectivamente, los fines o 

                                                             
25 Este grupo hace referencia a la “investigación activista” que, en nuestro caso y en favor del soporte estético, deviene 
investigación o método “artivista”. Es una transcripción hacia nuestros fines que respeta los contenidos teóricos, 
ideológicos y prácticos enunciados inicialmente. 



 
29 

 

 
 

premisas a conseguir se compartirán –en mayor o menor medida- con los grupos participantes y 

sus causas. Esto es, un enfoque activista pide un alineamiento básico en los objetivos 

compartidos; lo cual genera praxis diversas, más o menos experimentales o creativas que se 

proponen llegar a un mismo lugar, o a un mundo más vivible, que es lo mismo. 

Entonces, ¿cómo habitar las interacciones reales que existen entre investigación académica, 

artística y el artivismo? Itziar Gandarias Goikoetxea (2014) lo resume a la perfección cuando 

concluye: 

En síntesis, hibridar investigación feminista y activismo implica moverse en espacios 

fronterizos-borderline (Zavos y Biliga, 2009) donde politizar la investigación pero a su vez 

comprometerse políticamente desde un punto de vista reflexivo y ético. Para ello se 

vuelve imprescindible habitar una ética de la incomodidad foucaultiana que nos permita 

estar alerta y generar procedimientos metodológicos más políticos y creativos y menos 

dogmáticos. (Gandarias Goikoetxea, p. 301) 

 

2.5 (Auto)etnografía Feminista 

Una autoetnografía feminista surge como una necesidad, un desasimiento no alojado 

exclusivamente en lo formal o discursivo de los pasos de la investigación; sino en la propia 

concepción de la manera en la que los elementos se (des)ordenan ante los pasos. Una 

autoetnografía feminista surge para dar forma al contenido práctico activista anteriormente 

expuesto y a su posibilidad rotativa. Este enfoque surge como la única manera contenedora de 

dar espacio, aire y respeto a un camino metodológico no lineal, que permite los aportes de los 

afectos o de la vulnerabilidad, así como de la contradicción y de la incomodidad. Como lo ha sido 

el nuestro. 

La necesidad de apuntar los pasos en una especie de diario de campo propio de la antropología 

clásica responde, precisamente, y permitiéndonos el recurso en su propio capítulo, a estos 

fragmentos de nuestra Bitácora (2025)26: 

Hablamos de llenar conceptos que una vez fueron vaciados, y llenados por información 

que el régimen de control diseñó. Hoy, para mí, este proceso es interno y externo. A la 

par que problematizo el fenómeno colectivo de la mirada cisheteropatriarcal racional 

científica como método artivista, también aprendo a mirar Angola. Me replanteo en esta 

praxis todas las formas heredadas en la blanquitud de mi mirar y de mi existir en esta 

tierra, a la vez que aprendo a observar un nuevo contexto. La práctica ha de ser 

indiscutiblemente respetuosa. 

En este punto, se permite que el propio ejemplo se explique a sí mismo. Hablamos de 

metodología visual infante, pues, ¿hay otra manera para acercarse a lo que no es conocido, y 

que, precisamente por lo mismo, es susceptible de generar un ímpetu de acercamiento, infante, 

propio de quien no sabe, politizado –contravisual-, propio de quien no quiere interpretar –

violencia-?, ¿hacia qué “no lugar” nos desterramos cuando nos sabemos desinformadas, pero, 

                                                             
26 Se le dedicará posteriormente un espacio de la tesis a explicar tal soporte. 



 
30 

 

 
 

a su vez, rechazamos no sólo la versión oficial de los hechos, sino el propio mecanismo que 

sostiene el acceso a esa verdad policial?, ¿cómo lidiamos con una necesidad de asir 

mínimamente algo se está moviendo, pero nos negamos a Comprender27 –y quizás no lo 

hagamos- el contenido, más que con un diario de campo? 

 

2.5.1 La Bitácora Como Producción Improductiva 

Este diario de campo, es la Bitácora. Un diario que, insertándose en el paradigma de la 

investigación, deviene autoetnografía para dar forma a la estrategia metodológica cualitativa 

según la cual rellenamos de contenidos, reflexiones, consideraciones y datos este proceso. 

Como etnografía feminista, considera la propia experiencia y la explicitación de la mirada parcial 

como recursos, no como obstáculos, resultado de la “crisis de representación” [(Denzin y Lincoln, 

2012. p. 76; Martínez, 2015, p. 292), como se citó en Singer, 2019, p. 120] procesual dentro de 

los métodos de conocimiento ante los procesos de conocimiento tradicionales. 

Se está ante una aceptación de ritmos diferentes, propios, orgánicos, más relativos a lo corporal, 

intuitivo, que a los procesos racionales que caracterizan el proceso cognoscente. Pero no 

estamos ante cualquier definición alusiva a las máquinas cartesianas del cuerpo, sino a un 

cuerpo que responda a la propia indisciplina que la caracteriza; en su virtud de ser 

incesantemente redefinido en función de los encuentros, ante los que no cesa de participar. Esta 

postura corporal sintetiza una “postura metodológica indisciplinada, (…) se trata aquí, de intentar 

ser monstruosa en el espacio de la norma; indisciplinada en el lugar de la disciplina”28 (Mombaça, 

2016, p. 344). 

Este documento se construye a través de una flexibilidad necesaria, que se ha extendido al 

formato manuscrito y al digital, indistintamente, a través de los meses, siendo siempre escritura 

intuitiva, protoconclusiva, fruto de un “palpar” continuo de la realidad. Este soporte ha 

acompañado la investigación durante todos los meses que ha transcurrido la investigación. Se 

ha activado cuando la investigación, las ideas o las impresiones asomaban, desde apuntes 

rápidos en una escucha activa hasta reflexiones en los silencios surgidos en la ciudad. También 

tiene una función estructurante, al ser un registro convertido en hábito –método-  de 

determinadas acciones. Es el caso de los fragmentos escritos al llegar de cada reunión a modo 

crónica periodística: los datos asimilados confluían con las impresiones, sensaciones y derivas 

vertidas hacia un posible producto visual. En estas partes más estructuradas, también se le 

dedica tiempo a las bases del prototipo del teaser, a los detalles técnicos, a enumeraciones de 

lugares y personas disponibles, o a registros y estructuraciones de reuniones con Andrea 

Corrales. 

Así, se puede en ella observar desde los primeros brotes incómodos en torno a la idea de filmar 

a la comunidad –registros de la necesidad de reflexionar detenidamente un cómo-, hasta los 

apuntes rápidos, bosquejos de riquísimas lluvias de ideas que serán explicadas más adelante. 

                                                             
27 Comprender con mayúsculas referente al Conocimiento oficial, racional, cartesiano, que ilumina, interpreta, escinde 
y ordena la realidad. 
28 T. L. (traducción libre) del original en portugués. 



 
31 

 

 
 

Se piensa en ella como una obra metodológica, en un proceso que, el convertirse el propio 

método en el centro reflexivo de la investigación, igualmente su huella más fidedigna se 

convierte, sin quererlo, en obra de la investigación. Estamos ante una producción no productiva 

–o improductiva-; esto es, una consecuencia de la pauta e intención de producción misma que 

se puso como objetivo en el momento inicial.  

 



 
32 

 

 
 

Fig. 9. Fragmentos de Bitácora 1. 2025. [Collage digital]. 

 

Fig. 10. Fragmentos de Bitácora 2. 2025. [Collage digital]. 



 
33 

 

 
 

 

Fig. 11. Fragmentos de Bitácora 3. 2025. [Collage digital]. 



 
34 

 

 
 

2.6 Metodología de los Afectos 

Y, siguiendo con el cuerpo, continuamos hacia los afectos que contiene, para concluir esta pieza 

coral de enfoques. En este punto, es central lo que la investigadora y antropóloga Aitza Miroslava 

Calixto Rojas llama “el pulso autoetnográfico” (2022): 

Un llamado, un reclamo y un intento por mantenernos de cuerpo presente en la 

investigación antropológica. Se trata de un contraconcepto que convoca a reconocerse 

integralmente en el proceso de investigar lo humano. Se plantea la centralidad de 

transformar herramientas metodológicas como la observación participante en una 

participación perceptiva que asuma lo que implica ser un cuerpo que, porque percibe, 

registra y analiza lo que atestigua, sin que hacer “investigación científica” le salve del peso 

de sus tripas y de su interacción con el mundo. (Calixto Rojas, p. 57) 

En este pulso, decidimos (bell hooks, 2000) “dejar de ignorar que somos cuerpos que se ven 

afectados y afectan a otros en la exigencia del “estar ahí” antropológico” (Calixto Rojas, Op. Cit. 

p. 57). Recuperamos la categoría de “decisión” que existe cuando nos relacionamos 

humanamente, recogido de la autora, como método realista de aplicación de la capacidad de 

respuesta (Haraway, 2003). Y, siguiendo las reflexiones acerca del privilegio, hay afecciones que 

se pueden controlar –las que se deciden-, y otras que no –mi privilegio en territorio angoleño y 

las asimetrías que provoca-. Se rescata esto, en parte, por las disconformidades afectivas que 

pueden surgir en el proceso y que, si se desea –y sí se desea- dar cuenta de ellas como material 

de la investigación, debemos enmarcarnos necesariamente en los afectos.  

Se decide su permisividad, se habilita su capacidad de interrogación y, a su vez, se valida que 

dichas preguntas intervengan en el marco de la investigación y marquen, también, la hoja de 

ruta. Si validamos el conocimiento que aportan los vínculos, habilitamos que okupen29 el proceso 

investigativo y que el desvío provocado no sea leído como una intromisión o una imprecisión, 

sino como una fisura real en el sistema de dominación epistémico que criticamos. Una posibilidad 

real de intercambiar pareceres con la realidad investigada, que a su vez había sido leída como 

una realidad en urgencia de cambio; y por esa misma razón urgió la investigación misma. Ali 

Lara nos da un marco, cuando nos recuerda que “los teóricos del afecto enfatizan las formas en 

que los sentimientos pueden instanciar en el presente la influencia de un futuro indeterminado” 

(Cromby, 2015, p. 121, como se citó en Ali Lara, 2020, p. 3). 

 

 

3 GUÍA DE MALAS PRÁCTICAS 

 

¿Con la sangre de quién se crearon mis ojos? 

(Haraway, 1995, p. 15) 

                                                             
29 Utilizamos la palabra okupar, con “k”, para aludir a una utilización de un espacio no autorizado, en un ánimo de 
subvertir determinadas lógicas, o concretamente las que nos prohíben habitar dichos espacios. 



 
35 

 

 
 

 

Esta investigación se enmarca dentro de la corriente de pensamiento decolonial, y desde allí, 

dirige sus propuestas hacia la creación de significados corporeizados en la entidad de la imagen; 

su concepción, gestión y realización autocrítica y en colectividad a partir de un proyecto pensado 

desde el sur global, concretamente desde y en colaboración con las luchas LGTBIQA+ 

angoleñas. Esta perspectiva urge porque desvela que las relaciones que distribuyen el privilegio 

y la explotación entre lxs sujetxs –humanxs y no humanxs-; y concretamente las relaciones 

asimétricas de creación de significados –quién nombra a quién o quién conoce a quién o qué-; 

no son casuales, y operan en favor de lo que llaman cultura eurocéntrica. Insertar de manera 

estructural estas bases respons-ables30 (Haraway, 2003) y referenciales en la investigación es 

crucial, puesto que soy una persona blanca, europea investigando31 una comunidad 

marginalizada –la cuir32- dentro de un contexto del sur global.  

Así, el marco teórico sirve como un mapa, una guía de “malas prácticas” que no perpetuar, sobre 

todo teniendo en cuenta que el proceso quiere representar una narrativa ajena. 

 

3.1 Estableciendo las Bases Autocríticas: Eurocentrismo Epistémico 

Las relaciones asimétricas de poder se basan en una serie concreta de relaciones de 

dominación, explotación y conflicto entre lxs sujetxs existentes a lo largo del mundo y que 

concluyen con que el control “del sexo, la subjetividad, la autoridad, y el trabajo están expresados 

en conexión con la colonialidad” (Lugones, 2008, p.79). Estas relaciones de control lo abarcan 

todo y se afianzan y diseminan a través de los siglos de expansión de ultramar occidental, que 

toma formas concretas como la explotación, el robo de tierras, la destrucción de símbolos propios 

de los territorios invadidos, la esclavitud, la servidumbre, y, posteriormente, el trabajo asalariado, 

instalando así desde el S. XV las bases del capitalismo eurocentrado33, y que Quijano (2000)34 

identifica como un pilar clave para comprender las relaciones de poder consecuentes, a través 

de la “colonialidad del poder” (Quijano, 2000). Estas relaciones son perpetuadas, a su vez, por 

el sistema heteronormativo occidental sexo/género que va asociado a lxs cuerpxs entendidxs 

únicamente desde el prisma biologicista, a través de lo que María Lugones (2008, pp 73-101) 

llama “Sistema Moderno/Colonial de Género”. Así, Occidente introduce el género como una 

herramienta de dominación y disciplinamiento del cuerpo y del deseo -que antes no existía en 

esos términos- y que contribuye a designar dos categorías sociales que se oponen de forma 

                                                             
30 Potenciadoras de acciones, cuidados y consideraciones acordes. 
31 Hemos de remarcar que la investigación se da en el marco académico –concretamente europeo-; lo cual potencia 
inevitablemente esta condición asimétrica de convivencia. 
32 Merece dedicar un momento de reflexión a la marginalidad de lo cuir aquí y cómo yo me inserto en ella. Pese a que 
mi lugar de enunciación sea afín –pertenezco al colectivo-, una afinidad política no puede obviar el aislamiento que ya 
de por sí vive este colectivo aquí y al que definitivamente yo no me veo expuesta –ya que me relaciono desde lugares 
radicalmente alejados a lxs compañerxs en lo que a relaciones de poder respecta-. Por eso lo identifico como un 
colectivo marginado de la sociedad, e inevitablemente, de mí. Los aportes ofrecidos por este mi lugar de enunciación 
transfronterizo se irán haciendo visibles/necesarios en futuras aperturas. 
33 Suceso ampliamente estudiado por Silvia Federici (2019) y que nos sirve de guía en esta reflexión. 
34 Recuperado de la autora (Lugones, 2008). 



 
36 

 

 
 

binaria y jerárquica, cuyo propósito es la procreación en un régimen cristiano35 y protocapitalista 

que necesita mano de obra para crecer y perpetuarse (Federici, 2019). 

Lo que nos interesa de este punto es la manera en la que “el significado y las formas de la 

dominación […] están totalmente imbuidos por la colonialidad del poder y la modernidad” (María 

Lugones, 2008, p.78), a través de un proceso que la autora reconoce como binario, dicotómico y 

jerárquico, generando categorías asumidas como homogéneas y que seleccionan a la figura 

dominante como su norma (Lugones, Op. Cit, p 82). Así, se construye un método nada inocente 

de nombrar la realidad, identificado como “eurocentrismo epistémico” (Quijano, 2000). Occidente 

propone la clasificación de lo cognoscible, así como sus prioridades y límites a través de “la 

convicción de un «yo» que genera un conocimiento universal, aunque se trate propiamente de la 

hegemonía del saber europeizado” (Mejía Navarrete, 2015, p. 291).  

Estamos ante un proceso particular que se enuncia como Neutral, Único y Universal y se cierra 

en banda ante epistemes otras, que son tachadas automáticamente de precientíficas y, por lo 

tanto, inferiores. Donna Haraway (1995) dedica larga atención a este suceso, enunciando que 

“la naturaleza es sólo la materia prima de la cultura, apropiada, reservada, esclavizada, exaltada 

o hecha flexible para su utilización por parte de la cultura en la lógica del colonialismo capitalista” 

(Op. cit. p. 24), puesta en favor de un sujeto político concreto: el Hombre cis heterosexual blanco 

racional del Norte global, que homogeneiza todo el cuerpo del mundo como un recurso para sus 

perversos proyectos. Como consecuencia,  

Va a ser la diferencia colonial (sexual y racial) –el clasificar a los sujetos y poblaciones e 

identificarlos en sus faltas y excesos (Mignolo, 2003: 39)36, de acuerdo con su “grado de 

naturaleza” y su distanciamiento de la cultura eurocéntrica- la que va a marcar la 

inferioridad respecto de quien lo clasifica, que legitima así su autoridad. (Romero, 2015, 

p. 15) 

Siguiendo a la autora, este grado de naturaleza aplicaba sobre todo en los cuerpos feminizados 

que el Estado colonial encerró en la categoría de “mujeres”, y así las «inventó» como concepto 

Oyèrónke Oyěwùmí (1997). Lugones secunda esta perspectiva37, exponiéndola como un 

mecanismo de “pivotear el centro, ya que reposiciona las relaciones de superioridad e inferioridad 

establecidas a través de la dominación” (Op. cit. p. 79). La invención, más que una propuesta 

crítica arriesgada, es la consecuencia lógica de todo un sistema de borrado y vaciamiento 

conceptual a través de un fenómeno de monopolización epistémica obligatoria.  

El resultado es una Europa consolidada, de modo mitológico, “como centro capitalista mundial 

que colonizó al resto del mundo, pre-existía al patrón capitalista mundial de poder y, como tal, 

constituía el momento más avanzado en el curso continuo, unidireccional, y lineal de las 

especies” (Lugones, Op. cit. p 81). 

                                                             
35 La colonización occidental tuvo una pauta espiritual muy concreta y fue la del cristianismo –y sus ramas-. No 
podemos obviar esta cuestión cuando hablamos de colonialidad, sobre todo en el marco del disciplinamiento del 
cuerpo, del deseo o de la imposición de la familia nuclear heteronormativa. 
36 Cita recogida del artículo de la autora. Se decide conscientemente respetar su sistema de citación, a fin de mantener 
en lo máximo las formas originales de la oración. 
37 La autora expone este sentido de la invención a través de los términos jerarquizantes de “raza” (recogido, a su vez, 
de su lectura sobre la contribución de Quijano [2000]) o “género”, siendo este último central en sus reflexiones. 



 
37 

 

 
 

 

 

Fig. 12. .Banderas de EUA y Angola en la Torre de AfriCell, Kings Tower, Luanda. [Foto]. 

Nota: El neocolonialismo se extiende en las nuevas banderas de Estados Unidos de América  

tras la visita de Joe Biden al país en diciembre de 2024.  

 

3.1.1 Sobre las Consecuencias Epistémicas 

Pero, ¿cómo se materializa todo esto en la interacción epistemológica entre lxs sujetxs?, ¿en 

qué desemboca en las partes implicadas una producción del conocimiento que históricamente 

ha estado mediatizada por la hegemonía epistémica cartesiana? 

Joaquín Barriendos recuerda la doble concepción de la condición objetivada en las partes 

implicadas en este método concreto de conocer. Tenemos, por una parte, que la existencia 

ontológica del sujetx –objetualizado- subalternx (Spivak, 1985) 38 dejó de ser un territorio moral 

o físico y se convirtió en un no-ser radical, en una condición que va más allá de la conquista 

violenta y que no puede ser eliminada ni diluida (2011, p 21). Paralelamente a este borramiento, 

paradójicamente también desaparece el sujeto conocedor en favor de una supuesta neutralidad. 

Este instante de la investigación quiere reflexionar en ese borramiento asimétrico que 

promociona el fenómeno del conocimiento objetivo, e introducir las bases teóricas para posibilitar 

un marco de la cuestión epistemológica diferente, que permita la subjetivación de las partes y 

sus aportes en esta búsqueda.  

                                                             
38 En su investigación, esta figura está corporeizada por las personas indígenas latinoamericanas en contraposición 
al colono español en términos de representatividad cartográfica imperial. 



 
38 

 

 
 

Siguiendo con el autor, “el hacer aparecer al objeto salvaje y, al mismo tiempo, el hacerse 

desaparecer como sujeto de la observación”, consolida una orden o ley muy específica sobre lo 

sensible, o el “principio incuestionable de la racialización epistémica radical” (Barriendos, 2011, 

p 21).  

Pero ambos sujetxs no desaparecen en las mismas condiciones. El no-ser-subalternx tiene todo 

que ver con el borramiento y el disciplinamiento epistémico a través de un proceso 

deshumanizante. Mientras que el no-ser-sujeto conocedor tiene todo que ver con la quietud del 

conocimiento, la esencia de lo elevado. La jerarquía. El poder que, “como decía Spinoza, […] es 

el lugar de la tristeza y de la impotencia más absoluta”. (Colectivo Situaciones, 2003, p. 1) 

Si analizamos lo que este proceso implica para la convivencia emocional entre lxs sujetxs, María 

Zambrano indica lúcidamente que este proceso de “alejamiento” está en las raíces de nuestro 

pensamiento y que no sólo define al sujetx subalternx como objeto de conocimiento, sino que 

también configura al sujeto conocedor como un ser desasido, que observa desde la distancia y 

la frialdad, renunciando a la conexión emocional y humana con lo que observa: 

La genialidad de Europa parecía consistir, en gran parte, en la capacidad de desasimiento 

de la realidad”. […] “El griego39 tuvo sed de razón por su disgusto de la vida: en todas 

aquellas culturas en que la belleza importa tanto, tanto como en Grecia, se encuentra 

presente el pesimismo. El griego no tuvo vocación para la vida; la tuvo para la razón, para 

la belleza, para cosas que sólo alcanzarían su ser en un lugar que no es la vida ni la 

muerte, sino la inmortalidad”. (María Zambrano, 2004, Cap I, pp 45-68)  

Y todo tiene que ver con la lejanía. Con estar afuera, a la distancia prudencial que, se supone, 

garantiza cierta objetividad. Y bien, “esa objetividad es auténtica y eficaz en la misma medida en 

que ella no es otra cosa que la contracara de la objetualización –violencia– de la situación sobre 

la que se trabaja.” (Col. Situaciones, 2003, p 4). Siguiendo a este grupo, tenemos que la 

idealización o invención de la realidad resultante de este proceso “está más del lado de la muerte 

que de la vida. El ideal amputa realidad a la vida”, y no necesita adaptarse a ninguna imagen que 

le dé sentido o justificación. “Es en sí mismo fuente creadora –no objeto depositario- de valores 

de justicia” (Op. cit. p. 6). 

Las consecuencias de este proceso cognoscible son claras y ocultan “una operatoria 

inadvertidamente conservadora: tras la pureza y la vocación de justicia que parece darle origen, 

se esconde –nuevamente- el arraigo de los valores dominantes” (Col. Situaciones, Op. cit. p. 6). 

 

3.1.2 Y en los Ojos… Colonialidad del Ver 

Como artista visual, el foco de esta reflexión-acción radica en los efectos que tiene este hecho 

histórico en el campo escópico; cómo la creación del contenido de los sujetos otros –o su radical 

desaparición- se ha valido históricamente de la visión. Siendo la vista el principal sentido 

occidental y, siendo occidente la metrópoli ideológica del mundo a través de los procesos de 

expolio y colonización epistemológica, es urgente y respons-able (Haraway, 2003) revisitarla en 

                                                             
39 Saltamos al sujeto griego por su peso en el origen de las columnas de pensamiento occidental. 



 
39 

 

 
 

un planteamiento de representación de lxs compañerxs angoleñxs hacia un posible proyecto 

documental. 

Teniendo esto como base, acompañamos a Joaquín Barriendos en su avance hacia una mejor 

comprensión de los problemas epistemológicos y ontológicos40 “derivados de la pretensión de 

establecer un diálogo visual transparente entre saberes y culturas diferentes, […] los cuales, a 

pesar de pertenecer a tradiciones epistémicas e imaginarios visuales distintos, están 

circunscritos a la misma lógica universalizante de la modernidad/colonial” (Barriendos, 2011, p. 

14). 

Conceptualiza así la “colonialidad del ver” (Barriendos, 2011), –alineada con la colonialidad del 

poder, del ser y del saber-; que define como una “maquinaria heterárquica de poder” que subyace 

a “todo régimen visual basado en la polarización e inferiorización entre el sujeto que observa y 

su objeto (o sujeto) observado”, posible gracias a “una serie de superposiciones, derivaciones y 

recombinaciones heterárquicas” (Barriendos, Op. cit. p. 15) que corresponden a un relato 

progresista y homogéneo de la cultura visual transatlántica y que son registradas en los archivos 

coloniales –corporeizados en las cartografías imperiales y la protoetnografía eurocentrada-, y 

cuya base de operaciones es la mercantilización transatlántica. 

Entonces, “sobre la base de un régimen visual eurocéntrico, mercantil-capitalista y racializador”, 

es que el “Nuevo Mundo” pasa a ser, “metonímicamente hablando, la territorialidad simbólica, 

presencial y material”41 (Barriendos, Op. cit. p. 18) de lo que el sujetx que conoce –y observa- 

quiera otorgarle. Este hecho inaugura las bases de la construcción de una alteridad extrema, de 

un “estadio de máxima inferioridad racial, cartográfica y epistémica, en la cual ya no sólo no hay 

“humanidad” ni “animalidad” de lo [subalternx42], sino que tampoco existe la posibilidad de que la 

monstruosidad ontológica de los malos salvajes del “nuevo Mundo” pueda ser redimida por medio 

de la racionalidad eurocentrada” (Barriendos, 2011, p. 21). 

Así, Europa vacía una matriz inmensa y rica de contenidos y subjetividades, y las rellena según 

los contenidos que la realidad le sugiere, valiéndose de las diversas herramientas posibilitadas 

por el régimen visual archivístico y concebidas en alineamiento con el evento inaugurado como 

“conocimiento”. El autor concluye con lucidez que, debido a este circuito cerrado, la metafísica 

occidental gira inevitablemente en círculos sobre sí misma cuando intenta sumergirse en la 

dualidad entre sujeto que observa y el sujeto que es motivo de la observación (Op. cit. p. 21). 

Pero, ¿quién se beneficia de todo esto? 

Donna Hawaray desarrolla en esta urgencia la noción de “objetividad encarnada” (1995) cuando 

recuerda que “la visión es siempre una cuestión del «poder de ver» y, quizás, de la violencia 

                                                             
40 Las reflexiones del autor se concretizan en el contexto latinoamericano. Las consideramos en su potencialidad 
extrapolable al africano salvando las distancias contextuales e históricas, ya que el acto de dominación epistémico 
comparte sus prácticas y origen, precisamente, ante a la diversidad de los contenidos de las epistemes violentadas. 
41 La enunciación del autor concluye con “de lo caníbal”; como una conclusión de los elementos concretos de su 
investigación. Aclaramos este punto porque nos parece importante no cortar los contenidos completos de las 
enunciaciones, en un proceso que puede diluir los aportes de lxs investigadorxs. Queremos rescatar los aportes del 
autor más referidos a los procesos cognoscibles de este hecho, no tanto de sus conclusiones concretas, valiosas pero 
alejadas de nuestra investigación. 
42 Sustituído de “caníbal”. 



 
40 

 

 
 

implícita en nuestras prácticas visualizadoras” (Haraway, 1995, p. 15). Esta significación no 

consensuada ante lo sensible posibilita y fabrica la categoría del sujetx conocedor; pero sobre 

todo la oculta, la difumina y la protege. Dicha categoría: 

Reclama el poder de ver y no ser vista, de representar y de evitar la representación43. 

Esta mirada significa las posiciones no marcadas de Hombre y de Blanco, uno de los 

muchos tonos obscenos del mundo de la objetividad a oídos feministas en las sociedades 

dominantes científicas y tecnológicas, postindustriales, militarizadas, racistas y 

masculinas, es decir, aquí, en la panza del monstruo […]44.” (Haraway, Op. cit. p. 10) 

Sabemos que esta es la conclusión de una intelectual feminista blanca. Pero, sin ánimo de 

deshecharla o inferiorizarla por esa razón, avanzamos, hilando más fino y sumergiéndonos en 

autorxs racializadxs, cuya posición ante esa neutralidad impuesta ofrece otras riquezas. Así, Jota 

Mombaça expande esa categoría hacia el grueso de la “gente blanca”, enunciando que “la 

blanquitud, […] más que un color, es una manera de mirarse a sí mismos y organizar la vida” 

(2024, pp. 35-48). 

Ambas autoras señalan la potencialidad destructora que esta categoría auto-asumida como 

neutra se permite a través del derecho a mirar-conceptualizar no consensuado. Mirzoeff (2011) 

define esta visualidad concreta como un conjunto de operaciones que, articuladas, construyen la 

“estética del poder”: primero, se nombra lo visible45 a través de una clasificación de acuerdo a 

nombres, categorías y definiciones. Posteriormente, se reproducen dinámicas que permiten 

nombrar; principios para ordenar lo visible. Después, estos visualizados se clasifican y se 

separan; esta segregación impide otro tipo de organización o agencia por parte de sujetos 

políticos otros 

 

3.1.3 La Cámara como Prolongación de la Violencia 

¿Qué consecuencias tiene esto en el reparto de las narrativas en los productos audiovisuales y 

de qué manera nos interpelan para esa nuestra investigación?, ¿cómo esta realidad opera en el 

dispositivo por excelencia de la visión occidental; la cámara? 

Siguiendo con lo conceptualizado, sabemos que, a través de la Ilustración, el conocimiento, 

enunciado como la “verdad”, se conceptualiza en la luz. Así, el sistema de verdades se categoriza 

como todo aquello que es susceptible de ser observado, iluminado por la razón. Cuando 

hablamos de cámara, hablamos necesariamente de luz. ¿Qué memorias y prácticas coloniales 

guarda el hecho de iluminar/conceptualizar, para posteriormente plantear un producto 

audiovisual de cualquier tipo?  

 

                                                             
43 Las comillas son mías, por la centralidad de esta enunciación en la investigación. 
44 La autora se refiere a los Estados Unidos de finales de los años ochenta, pero en la recuperación de su aquí nos 
circunscribimos en el sentido de la occidentalidad.  
45 Las comillas son mías, así como las siguientes, a fin de profundizar la atención en el centro de la reflexión, que es 
la dominación ejercida desde la mirada. 



 
41 

 

 
 

 

Fig. 13. Francisco de Goya. El sueño de la razón produce monstruos. Mediados del siglo XIX. [Obra]. 

.Nota: Técnica: Aguada, lápiz, pluma, tinta china, tinta agrisada sobre papel verjurado, 215 x 150 mm. 

Museo del Prado.  

 

El sentido de la vista se vale de la luz para estructurar lo cognoscible en términos cartesianos, y 

aquí es que se entrecruza y legitima el alejamiento anteriormente conceptualizado, ya que 

nuestra cultura considera que la visión óptima se obtiene con la distancia.  

Esta investigación le dedica un espacio de reflexión al dispositivo-cámara siguiendo a Andrea 

Soto Calderón cuando recuerda “el problema de la medialidad” en sus aportaciones sobre las 

imágenes pornográficas; “cómo actuar sin obviar que el medio existe y cómo ese medio también 

puede abrir […] trayectos diferentes a aquellos con los que ha sido preprogramado” (Soto 

Calderón, 2012, p. 7). 

Para plantear caminos otros, es necesario ser consciente antes de que, como no podría ser de 

otra forma, la cámara opera como una prolongación de todo este sentido del conocimiento 

colonial, cuando crea imágenes que “son una gramática y, sobre todo, una ética de la visión” 

(Sontag, 1977, p. 15). No en vano se utiliza el término disparo –shooting- para hablar de una 

fotografía, es decir, de un momento o de un objeto capturado. Según la autora, hacer una 

fotografía potencia estas relaciones de poder; “es apropiarse de lo fotografiado. Significa 

establecer con el mundo una relación determinada que parece conocimiento, y, por lo tanto, 

poder” (Sontag, Op. Cit. p. 16).  Así, expone que hacer una fotografía es tener interés en las 

cosas tal como están, en un statu quo inmutable (al menos por el tiempo en que se tarda en 

conseguir una “buena” imagen). Es definida como una acción sobre algo pasivo, que lo 

representa sin colaborar con su emancipación. 

https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/el-sueo-de-la-razon-produce-monstruos/fe698552-b8b0-4a8e-9b74-5c31152f039a


 
42 

 

 
 

Laura Mulvey reflexiona sobre los aspectos de dominación que hay detrás del observar 

aparentemente neutro en la industria cinematográfica y llega al deseo, tras identificar que las 

convenciones de los films dominantes focalizan la atención sobre lo antropomorfo –escala, 

espacio, narraciones-. Así, “el cine satisface un deseo primordial hacia un mirar placentero, pero 

también va más allá, desarrollando la escoptofilia en su aspecto narcisista” (1975, p. 3). Cuando 

indaga en este deseo que hay detrás del hecho de observar, concluye que la división del trabajo 

heterosexual en activo/pasivo ha controlado, igualmente, la estructura narrativa, a través del 

control que ejerce el hombre sobre la fantasía del film. Así, emerge “como poseedor de la mirada 

del espectador, transfiriéndola más allá de la pantalla para neutralizar las tendencias 

extradiegéticas representadas por la mujer como espectáculo” (Mulvey, Op. cit. p. 5). 

Esto se hace posible a través de una serie de recursos y procesos que estructuran la narrativa 

en torno a una figura principal –el hombre-, “a la que se le asignan tareas de control y con la que 

el espectador puede identificarse”. Esta ventaja en tanto que controlador de los acontecimientos, 

coincide con “el poder activo de la mirada erótica, proporcionando ambos una satisfactoria 

sensación de omnipotencia” (Mulvey, Op. cit. p. 5). 

Aún y todo esto, la función de la narrativa única masculinizada corporeizada en un punto de vista 

mediado por la producción cinematográfica no llega a llenar de conceptos la subalternidad –

ahora representada con la figura de la mujer-, sino que se llena a sí misma, en un proceso similar 

al de la metafísica occidental:  

Lo que importa es lo que la heroína provoca, o más bien lo que representa. Es ella, o el 

amor o miedo que inspira en el héroe, o la atracción que él siente hacia ella, la que le 

hace actuar en el sentido en que lo hace. En sí misma la mujer no tiene la mejor 

importancia”. (Bud Boetticher, como se citó en Mulvey, p. 5) 

Queda pensar en los efectos de lo que estas autoras desvelan tienen sobre la imagen: ¿se desea 

generar imágenes que respondan a los códigos normativos de 

visualización/identificación/deseo? 

 

3.2 Una Propuesta: la Contravisualidad 

Se identifica, así, que el punto de vista con el que se efectúa ideológicamente una narrativa 

audiovisual tiene profundos impactos que centralizan y priorizan a las figuras tradicionalmente 

asimiladas del lado del poder. A través de lo expuesto, se comprende la importancia de tomar 

agencia y experimentar con los procesos que estructuran dicha narrativa, a fin de dinamitar desde 

dentro ese placer no consensuado y único.  

Es, entonces, el soporte de quien se erige como sujeto neutro. Un territorio (más) colonizado. Es, 

entonces, un campo de batalla, un lugar que recuperar, una trinchera. 

Este TFM recupera el término bélico de la trinchera inspiradas en Barriendos cuando habla de 

“batallas cognitivas, afectivas, corporativas y geoestéticas”46 (2011, p. 15). Haraway (1995, p, 18) 

                                                             
46 En lo referente a los intercambios políticos de lo que denomina la región eurolatinoamericana. 



 
43 

 

 
 

expone terminología afín, cuando afirma que “las luchas sobre lo que será considerado como 

versiones racionales del mundo son luchas sobre cómo ver”.  

Nos sabemos en esa batalla. Pero no se desea ir a una Guerra que empezaron Ellos, afianzados 

en su superioridad técnica. Quizás las respuestas están en la tierra del fondo de esta trinchera, 

oscura y misteriosa, como la vida misma, como la práctica artística. Se busca un método de 

generar y visualizar imágenes que obedezca a “un desarraigo masivo del pensamiento dualista” 

(Gloria Anzaldúa, 1987, p. 137) precisamente para que nos guíe “hacia el fin de la violación, de 

la violencia, de la guerra”; no hacia ella.  

Entonces, ¿cómo se materializa esta labor crítica y respons-able (Haraway, 2003) en lo que a 

representación visual se refiere, en este entretejido complejo de relaciones de dominación que 

van desde el campo epistémico hasta el material?  

Esta investigación secunda y se circunscribe en la necesidad de “un nuevo diálogo visual 

interepistémico para desmontar una racialización epistémica de [estas dimensiones]47” 

(Barriendos, 2011, p. 21). El autor, para concretizarla, se inspira en aquellos estudios visuales 

que “toman en cuenta la autorreflexividad de las etnografías críticas, pero desde la óptica de la 

crítica geoepistemológica al ocularcetrismo normativo” (Barriendos, Op. Cit, p. 24). 

Lo visual es un ejercicio de significante/significado, así como lo es el lenguaje. Es un lugar de 

filosofía, de creación de epistemes. Lo visual es una potencia, un arma arrojadiza. María Ruido 

(2003)48 defiende la imagen como un campo político donde se despliegan tensiones de poder. 

La contravisualidad no sólo se ocupa de la creación de imágenes, sino también de cómo estas 

imágenes se consumen, circulan y se interpretan dentro de un contexto socio-político 

determinado. Es un acto de resistencia que reconoce el poder de las imágenes y de las miradas 

para construir realidades y, por lo tanto, la necesidad de subvertir estos procesos. 

Moreno Acosta la define como “un proceso de transformación de lo real a través de prácticas 

concretas que busquen confrontar los mecanismos visuales sobre los que se ha venido 

asentando el ejercicio del poder” (2021, p. 5), que asimismo han construido un “repertorio 

aprendido de la mirada” (2021, p. 5) muy concreto. Este método es un ejercicio de prestar radical 

atención a este hecho. 

La contravisualidad como una trinchera en un combate que no quiere la guerra; que no busca 

una manera nueva universal de ser. No queremos perpetuar las herramientas del amo (Audre 

Lorde, 1979). Busca y provoca precisamente revolucionar el plano, transcender las categorías 

cerradas, generar nuevas posibilidades críticas de entendimiento de la realidad múltiple y de 

revisar las visualidades históricamente acomodadas en su labor de “clasificación, separación y 

estetización” (Moreno Acosta, Op. cit, p. 5). Secundamos lo que Moreno Acosta defiende no 

como una oposición, sino como un derecho, el “derecho a mirar”. (Op. cit, p. 5); en un proceso 

en el que la mirada está inevitable, urgentemente despierta.  

                                                             
47 Sustituído del original “ese tipo” para dar coherencia al texto. 
48  Contextualizamos a la autora en la creación de la pieza audiovisual La memoria es una forma de lucha, del mismo 
año. 



 
44 

 

 
 

No implica necesariamente la creación de nuevos mundos para salir radicalmente de las lógicas 

de dominación de este que ya existe; sino a considerar este mismo sistema de dominación como 

materia de trabajo, como si de escayola se tratase. Mirzoeff (2011) anima a “valerse de los 

medios a través de los cuales se da sentido a lo real –creados por la autoridad dominante- para 

intentar ver lo que se esconde tras la visualidad impuesta o normalizada” (Mirzoeff, como se citó 

en Moreno Acosta, 2021, p. 6). A esto lo llama el “otro realismo” de la contravisualidad. 

¿Estamos, de nuevo, ante una toma de los medios de producción –en este caso, de significados-

? 

La potencialidad de esta praxis es radicalmente epistemológica: radica en la creación paradójica 

de entes que siempre estuvieron ahí. Belén Romero (2018, p. 115) habla de “re-existir”, a pesar 

de que en la Historia no se exista. Hacer visible lo no visibilizado, traerlo a conciencia, convertirlo 

en conocimiento (Brea, 2007, como se citó en Moreno Acosta, 2021, p. 4). O no49. 

 

3.3 Moldeando la Gradación 

Y la contravisualidad, como ejercicio creativo ante lo que se considera repertorio visual de la 

Historia, puede (y debe) fluir en diferentes cauces críticos. Buscamos tácticas de enfrentarnos a 

“lo que no existe [que] es activamente producido como no existente, o como alternativa no creíble 

a lo que existe, invisible a la realidad hegemónica del mundo” (Romero, Op. Cit. p. 115) 

Barriendos, en este nuevo diálogo visual interepistémico, se inspira en: 

Aquellos estudios visuales que 1) han intentado desarticular el discurso de la objetividad 

y la verdad visuales arraigadas en la óptica de la invisibilidad de la etnografía 

eurocentrada; 2) que se han alejado de la búsqueda de la transparencia o la aculturación 

antropológicas; y 3) que han cuestionado el alcance epistemológico tanto de la 

“observación participante” como de la “interacción exeperiencial” con la alteridad, a partir 

de la crítica de la matriz racializante que está en la base de la colonialidad del ver. 

(Marcus, 2002, como se citó en Barriendos, 2011, p. 24)50 

Trabajar con invisibilizaciones forzadas históricas, ¿nos lleva necesariamente a la visibilidad?, 

¿o es a través de ese alejarnos de la lógica de la transparencia, donde reside la potencialidad 

política y afectiva del ejercicio? 

Cuando reflexiona en las Intervenciones, Andrea Corrales propone atacar de lleno esos espacios 

susceptibles de ser significado y crear, “generar […] espacios en suspenso […] especialmente 

en lo relativo a las potencialidades, al abanico de posibilidades que [una persona del colectivo 

LGTBQ en Angola]51 puede tener a la hora de enfrentarse a un conflicto, esto es, a la vida 

pública”. (2014, p. 109). De esta manera, tenemos intervenciones cuyo rol es “introducir nuevos 

referentes identitarios que cortocircuiten las lógicas de las políticas de representación 

                                                             
49 El final abierto no tiene como intención poner en duda lo redactado o las bases que sustentan esta investigación, 
más bien quiere abrir el abanico de opciones-respuestas a la posibilidad sea, precisamente, no hacer. 
50 Las comillas son mías, a fin de enfatizar la aportación matérica y relativa a la gradación. 
51 Sustituído del original “mujer”, ya que es a este sujeto político al que le dedica la autora su análisis. 



 
45 

 

 
 

dominantes, y así, reclamar un espacio de producción de significantes” (Corrales, 2014, p.110) 

dentro de las lógicas existentes. Re-visitar, permitir re-existir, re-visualizar. 

Pero, somos conscientes de que nombrar “lo innominado –o lo innombrable, que no son la misma 

cosa-, puede hacerlo visible, para a partir de ahí trabajar en su legibilidad” (Sentamans, 2022, p. 

29) puede suponer algunas consecuencias no contempladas ni controlables para lxs sujetxs re-

visitadxs. Llegadas a este punto, “no está de más preguntarse a este respecto sobre los «dilemas 

de la visibilidad» en un sentido más amplio” (Sentamans, Op. cit, p. 29).  

Cuando nos planteamos estas prácticas, hablamos de alterar la significación de personas que 

han acumulado marginalidad, violencia y opresión a lo largo de la historia. Las tácticas de 

contravisualidad no tienen por qué –o no deben en un sentido más estricto de la palabra- ser 

obvias, directas o asertivas. Se trata de proponer prácticas que también puedan funcionar como 

“recurso de refugio para identidades vulneradas, creando así contravisualidades o formas otras 

de producir espacios de representatividad fuera del marco del control y la confesión tradicionales 

de las epistemologías occidentales y patriarcales.” (Corrales, 2021, p. 7)  

Nos interesa especialmente la palabra que la autora utiliza; confesión. ¿Qué gradación posible 

en términos de nombrar podemos utilizar en aras de no continuar develando lo que no nos es 

propio - violencia colonial-, desde el campo escópico hasta el epistémico? 

Siguiendo con alternativas, Haizea Barcenilla propone “estrategias translúcidas”, que muestran 

a medias como táctica de «burlar al sistema de control para instaurarse dentro del régimen y 

subvertirlo desde dentro» (2020, p. 27, como se citó en Sentamans, 2022, p. 30). Poco a poco, 

se van cerrando hasta llegar a la propuesta del «derecho a la opacidad» (opacité), de Edouard 

Glissant (1996), que defiende una convivencia con lo otro en la que se respete su «espesor» 

(épaisseur), “en vez tolerarlo solo a condición de que dicha densidad se «reduzca» hasta devenir 

transparente (para poder asimilarlo, compararlo y juzgarlo en un sistema impropio).” (Sentamans, 

Op. cit, p. 30). 

 

3.3.1 Mirar qué: la ldentidad Ajena 

Se ha de tener especial cuidado en cómo aproximarnos a un contenido tan impropio y sensible 

como lo es la identidad ajena y herida en los actuales códigos dominantes, tan estériles que sólo 

permiten mercantilización, o muerte. En palabras de la compañera Ángela Kuk (2024)52: “[en 

Guatemala] lo que no se puede mercantilizar se folcloriza, y lo que no se folcloriza, se extermina”. 

En este caso, Ángela habla del régimen particular histórico de Guatemala, pero podríamos 

extrapolarlo a nuestro acercamiento bienintencionado53 hacia grupos marginalizados en Angola, 

y en cómo podemos ser leídas por los mismos. 

Llegamos a qué se supone que debe ser opacable o sometido a translucidez epistémica: no es 

otra cosa que la identidad angoleña, concretamente la cuir. Si algo ha motivado este trabajo en 

                                                             
52 Periodista y comunicadora integrante de la Red de Comunicadoras Indígenas Jun’ Na’ Oj (FGER Guatemala). 
53 Queremos insistir en que la buena intención no es suficiente para hacer aportes reales a comunidades 
marginalizadas. 



 
46 

 

 
 

todo momento ha sido la urgencia de la divulgación no sólo de las luchas LGTBIQA+ en una 

sociedad que las estigmatiza, sino también servir y contribuir a la difusión visual de las diversas 

militancias que aquí operan (práctica artivista). 

Por último y no menos importante, aparece en el camino decolonial una tercera motivación: 

contribuir a desvelar el género y su concepción binaria, biológica y esencialista como una 

episteme occidental (Oyèrónke Oyěwùmí, 1997 y Lugones, 2008), y, por lo tanto, asimismo la 

homofobia o todas las definiciones que se constituyan en torno al mismo. Giuseppe Campuzano 

ya señaló en el contexto travesti peruano que la conceptualización de la figura andrógina es 

arrasada con la colonización y cede a la sexo-generización de lxs sujetxs, “para ser pensada 

como “hombre vestido de mujer”, lo que garantizaba la complementariedad imprescindible para 

su existencia”. (Campuzano, 2012, como se citó en Romero Caballero, 2018, p. 106) 

Angola es un país con una raíz ancestral fuertemente violentada pero persistente, cuya 

cosmogonía sobre el género, la familia y la religión ha sido brutalmente asediada y demonizada 

a golpe de espada y cruz católica portuguesa. En un contexto –puedo extenderme a la África 

Austral- cuya concepción del género fue radicalmente otra hace no tantos años, la cual 

posiblemente –y no cayendo en romantizaciones- no derivase en castigos por cuestiones de 

identidad de género o sexual, hoy en día la diversidad sexual y de género es estigmatizada 

precisamente como influencia occidental. 

Es a raíz de caer en cuenta del peso en lxs cuerpxs de lxs compañerxs de esta realidad, nutridas 

por los intercambios que ha ido posibilitando esta nuestra investigación,  que se llega al tema 

central de lo que querrá ser la narrativa compartida del documento audiovisual: profundizar a 

través de referentxs locales de todo tipo –desde estudiosxs centrados en estudios africanxs hasta 

compañerxs activistas- en el contenido del género situado en Angola, en favor de visibilizar las 

categorías no occidentales y situadas que ofrece. Este proceso, por un lado, quiere divulgar 

información para combatir un estigma que acecha a todo el mundo; pero por otro, quiere ser 

radicalmente decolonial. Se desea buscar un espejo que contravisualice las categorías 

asentadas como agentes coloniales.  

Se trata de posibilitar una narrativa que cohesione el disciplinamiento identitario colonial en 

cuanto al género hacia la homofobia actual. Esto es particularmente revolucionario en un 

contexto angoleño puesto que cualquier idea referente a la diversidad sexual y de género es 

leída como una imposición de modernidades occidentales que ponen en peligro la tradición e 

identidad propia.  

Es realmente macabro comprobar cómo realmente ese fenómeno opera al revés. 

Es decir, enunciar el género como una episteme occidental organizadora del mundo y exportada 

a través de la brutalidad colonial, y, por lo tanto, también sus consecuencias prohibitivas, como 

lo es la homofobia, la transfobia o la lgbtifobia. Se incluye potencialmente la misoginia o el 

rechazo a lo femenino, puesto que las sociedades occidentales están directamente ligadas al 

deterioro del poder político de los sujetxs feminizados; convertidos en objetos expropiables por 

la ideología colonial. En el contexto latinoamericano, Rita Segato señala que: 



 
47 

 

 
 

Muchos de los prejuicios morales hoy percibidos como propios de “la costumbre” o “la 

tradición”, aquellos que el instrumental de los derechos humanos intenta combatir, son en 

realidad prejuicios, costumbres y tradiciones ya modernos, esto es, oriundos del patrón 

instalado por la colonial modernidad. En otras palabras, la supuesta “costumbre” 

homofóbica, así como otras, ya es moderna y, una vez más, nos encontramos con el 

antídoto jurídico que la modernidad produce para contrarrestar los males que ella misma 

introdujo y continúa propagando. (Segato, 2011, como se citó en Romero Caballero, 2018, 

p. 107) 

Se tiene clara la urgencia a nivel teórico; pero ¿cómo aterrizar tamaña intención al plano de la 

contravisualización de la identidad ajena?, ¿cómo trabajar con la materialidad y legibilidad de 

identidades opacas cuyos límites son difusos por la violencia recibida, identidades desconfiadas 

por lo mismo, muy probablemente inaccesibles54, expuestas al olvido, a la prohibición, al peligro 

o a la precariedad?  

Para emprender este viaje, es necesario comprender antes el por qué de la opacidad de dichas 

identidades, y, sobre todo, tener claro por qué es importante trabajar con sus legibilidades en 

una intención de re-conceptualizarlas desde la dignidad. Gloria Alzandúa habla de esa 

necesidad, cuando enuncia que: 

La lucha siempre ha sido interna y se lleva a cabo en terrenos externos. La conciencia 

sobre nuestra situación debe preceder a los cambios internos, los que a su vez preceden 

a los cambios en la sociedad. Nada sucede en el mundo “real” si no ha aparecido antes 

como imagen en nuestras mentes. (Gloria Alzandúa, 1987, p. 147) 

Re-visitarlas para re-conceptualizarlas, y así, alterar conciencias, auto-conceptos, en favor de 

cambios sociales. 

En base a esto, la motivación central de esta investigación radica en un combate al olvido, en 

contribuir a su re-conceptualización, cuando lo entendemos como “una de las metodologías 

coloniales más insidiosas[. Así,] hacernos olvidar las luchas y nuestras transformaciones, 

nuestras revueltas hacen que sigamos repitiendo el modelo heteronormativo de afectividad55” 

(Sayak Valencia, 2019, p. 83). Entonces, las luchas por la liberación todo tienen que ver con la 

construcción digna del lugar de enunciación y memoria propia. Pero antes, es necesario 

preguntarse qué es susceptible de ser memoria y, por consiguiente, identidad.  

Si el problema sigue siendo la relación de poder y no la carencia de este, (María Galindo, 2021), 

el amor propio todo tiene que ver con paliar el hambre de ser fuera de sí (Rogido, 2024, p. 20). 

                                                             
54 La inaccesibilidad es material y siempre viene promocionada por mi lugar concreto de enunciación; entendiendo 
que, desde otros puntos, la inaccesible puedo ser yo. Recordemos que una premisa mínima de acceder a testimonios 
descentralizados en Angola es, por ejemplo, conocer las lenguas maternas -en Angola se hablan más de 40 lenguas 
maternas, la mayoría de origen bantú-, o acceder a territorios alejados de los centros habitacionales, cuyo ingreso es 
conflictivo por diversas razones. Angola es un país sin carreteras, y muchas de ellas datan aún de la época colonial 
(anteriores a 1975). También está la necesidad de permisos locales. Nombro todo esto a nivel contextual, pero es 
importante recordar que no es una limitación, ya que el proceso quiere ser consensuado y colectivo. En una 
metodología así, la inaccesibilidad de la soledad “turista” desaparece y lxs aliadxs necesarios no lo son para llegar a 
lugares inaccesibles, sino porque son parte de la construcción de la narrativa. 
55 O cualquier otro. 



 
48 

 

 
 

Y, en los caminos hacia el auto-concepto, aparece la memoria histórica. Pero se habla de la 

desviada, de la ocultada, de la que permanece en los archivos policiales. De la que sólo quedan 

las huellas en el mato de los que se fueron en barcos portugueses hacia Brasil. Recuperando 

aprendizajes cercanos, si algo he podido admirar filmando luchas en Latinoamérica, ha sido la 

persistente presencia de las que no estaban; una presencia viva y alejada del luto occidental que 

guiaba las motivaciones presentes. 

Pensadores como Boaventura de Sousa Santos (2009) lo saben, por eso dedican su trabajo a 

desentrañar una “sociología de las ausencias”, basada en las alternativas de conocimiento que 

nunca llegaron a ocurrir, o en todos esos silencios o aspiraciones que el paradigma dominante 

ha prohibido por considerarlos como magia, superstición, o simples creencias. 

Hablamos de arqueología de la identidad. Según una declaración de Lélia de Almeida Gonzalez, 

publicada en 1988: “No se nace negro, se llega a serlo. Es una dura y cruel conquista que se 

desarrolla en la vida de las personas. De ahí la cuestión de la identidad. Esta identidad negra no 

es algo acabado.” Para ella, una persona negra consciente de su negritud está en lucha contra 

el racismo, mientas que las otras son mulatas, pardas, marrones, etc. Lo interesante de esta 

propuesta es, precisamente, la necesidad de un proceso para llegar a un lugar-ser. Si la identidad 

es arrebatada, inevitablemente merece un camino de vuelta. 

Es en ese camino en el que la investigación encuentra su principal motivación. Un ejemplo de 

ello y de tantas otras cosas es mi querida amiga y artista Oksana, co-fundadora del proyecto 

colectivo Memory Lab56 (2023). En el medio de la destrucción asesina material e inmaterial del 

pueblo ucraniano, ellas trabajan con prácticas de teatro y performance, arte sonoro, imagen en 

movimiento, interacción con el espacio e investigación intuitiva. Todo ello como soporte y 

materialización de explorar las historias de sus familias, formando un mapa de memorias 

individuales y colectivas. Han decidido hacer memoria bajo un contexto urgente de borramiento, 

resistirse a perder las historias, los símbolos, la identidad; y los han convertido en su materia de 

trabajo. 

Entonces, la materia de esta investigación quiere nutrir la búsqueda de la contra-memoria 

colectiva. Walter Benjamin (1955) ya dijo aquello de “la memoria es el medio de lo vivido, al igual 

que la tierra viene a ser el medio en el que las viejas ciudades están sepultadas” (Benjamin, 

como se citó en Navarro Pérez, 2010, p. 93). Así, concluye que quien quiera acercarse a un 

pasado sepultada debe comportarse como quien excava. 

Entonces, ¿cómo aterrizar en Angola deseando construír imágenes que sirvan a una lucha en la 

que creemos, pero a la que no se pertenece directamente, siendo consciente de que nuestro 

lugar de enunciación es radicalmente diferente al de las personas que se desea acompañar, a 

través de un dispositivo (cámara o visualidad) que ha servido para el control de lxs cuerpos y el 

mantenimiento del statu quo, y ante una realidad identitaria que se expande ambigüa y ausente 

por violentada, incluso para sus propis individuos?  

 

                                                             
56 Web del proyecto. 

https://internodes.cargo.site/memorylab


 
49 

 

 
 

3.3.2 Lo Simbólico como Soporte 

El trabajo a realizar es con la legibilidad de una materia simbólica y visual dañada y expuesta al 

proceso de degradación que Silvia Santisteban llama “basurización simbólica” (2009, como se 

citó en Romero caballero, 2018, p. 115): “una forma de visualizar al otro como elemento sobrante 

del sistema simbólico. De esta manera, se crea la imagen del “sujeto vertedero””, que posibilita 

la deshumanización y en una instancia posterior, la violencia. 

Buscando espacios legibles donde el pueblo africano y particularmente el angoleño puede 

conservar intacta su memoria, llegamos a los soportes no discursivos. Es en la dança57, en las 

formas de trenzado del cabello, en los ritmos de las telas, en la manera en la que las mujeres 

anidan los paños en sus cinturas, o en sus lenguas maternas58.  

Hay dignidad, hay identidad propia, hay lugar propio de enunciación, hay formas culturales 

propias. Efectivamente. Este trabajo no lo niega o se queda en la revictimización. Más bien quiere 

pensar formas cuidadosas de asirla y comprenderla, desde un lugar de enunciación occidental –

como lo es el mío-, pero a través de un nuevo régimen escópico que no desee un develamiento 

del conocimiento en términos tradicionalmente occidentales.  

Siguiendo con la dança, Romero Caballero (2018) reivindica a la rehabilitación de memorias 

andróginas precolombinas a través del “derecho a danzar” como un elemento posibilitante del 

sentido de pertenencia, a través de una “experiencia basada en el lugar, que llena de sentido la 

vida de la gente, pues forma parte de su actuar y acontecer cotidiano, y afirma sus universos 

simbólicos” (p. 109). 

La resistencia cultural de Angola a través de la práctica de la dança merece tesis completas –es 

amplio el registro de las danzas tradicionales y de resistencia, como la capoeira-, pero no es el 

cometido. Por el momento, interesa rescatar de este evento ese símbolo donde la praxis se hace 

cultura. No es la esencia ni la autenticidad, es ese sentido performante: 

Que hoy los ritos y las fiestas, la teatralidad de las marchas, la paródica espectacularidad 

de las protestas o la agresividad de los tatuajes corporales, pueden hacer parte 

constitutiva de las revanchas sociales, las resistencias culturales, los sabotajes políticos, 

las transfusiones identitarias, o las subversiones estéticas”. (Martín Barbero, 2009, como 

se citó en Romero Caballero, 2018, p 110) 

Buscando (re)existencias simbólicas, llegamos a la materia en su aspecto amplio, siguiendo los 

vínculos entre naturaleza y deshumanización, sostenidos por el régimen de basurización 

simbólica y de precarización ante el registro de lo sensible (Romero Caballero, Op. Cit. pp. 100-

101). Si epistemes/existencias otras y tierra confluyen en el concepto de materia susceptible de 

ser colonizada, afectada, explicada y explotada, y no podemos hablar de estética sin contexto, 

                                                             
57 Baile en portugués. Merece escribirlo como lo he aprendido aquí enfatizar en una forma de bailar concreta y situada. 
58 Es necesario también señalar que estos rastros de identidad ligados a lo tradicional radican en mayor parte en las 

partes más rurales de la sociedad; las que habitan en ciudades han perdido cantidad de esos contenidos, tras un 

adiestradamiento para seguir la pauta del sistema dominante. No rechazamos –ni somos quién- esta condición 

“mestiza” (Gloria Anzaldúa, 1987), más bien identificamos en ella una mayor ambigüedad. 

 



 
50 

 

 
 

este proyecto no contempla contravisualidad radicada en Angola sin mostrar de manera explícita 

las huellas de la violencia en el territorio. Es en la recuperación de ese entorno como elemento 

vivo y susceptible de ser narrativa; es en una contravisualidad expandida hacia formas no 

antropomorfas que se hacen imagen las relaciones multiespecie como resistencia al mandato 

racional occidental. Este evento está promovido desde la crítica feminista contemporánea 

(Haraway es una de sus más conocidas exponentes) hasta las maneras más antiguas de los 

pueblos locales en su obstinación de resistir59. 

Se busca una epistemología que actúe como praxis, “actuante”, que enfatice procesos 

performativos y de transformación (Mignolo, 2003). Imágenes que estimulen de lleno en la 

conciencia de clase, de raza y de género. Que apelen a lo subconsciente, una activación política 

del inconsciente colectivo. Una lectura de tarot como un grito, un ritual de voodoo con la fuerza 

de un motín. Esto es así por la necesidad de: 

Aceptar esa herida de autoría humana y eminentemente occidental sobre lo vivo, 

concebirla como idea-materia de trabajo en un intento por comprenderla, por asirla, por 

tomar agencia en torno a ella en el plano epistémico y sensitivo, ya que la agencia en 

términos reales es completamente inalcanzable. (Rogido, 2025, p. 20) 

¿A través de qué códigos activar esa sacudida?, ¿qué lenguajes activan qué significantes en el 

plano de la ficción actual? Estudiando las narrativas circundantes, encontramos una cantidad 

ingente de recursos invertidos en generar una estética de la catástrofe que nos sume en una 

experiencia casi lúdica de la destrucción. Como creadoras de imágenes, debemos preguntarnos 

continuamente qué hay detrás de ello y re-posicionar nuestra praxis. “Instalarse, entonces, en un 

pensamiento de fin del mundo e incluso celebrar el apocalipsis no parece suponer ninguna 

alternativa viable a las condiciones impuestas” (ABM Confecciones Moda, 2022, p. 3) por el 

sistema dominante; sino que se erige como una forma vacía y obscena de complicidad “con un 

poder que se sabe colapsado y obtiene de la catástrofe permanente su potencia y legitimidad” 

(ABM Confecciones Moda, Op. Cit, p. 3). 

Este proyecto quiere comprometerse con un uso responsable, político y espiritual de la 

creatividad en búsqueda de unos fines que posibiliten emancipaciones y agencias bloqueadas a 

lo largo del relato de la historia. Se toman como referencia las aportaciones del Instituto de 

Imaginación Radical cuando enuncian en su manifiesto60 (2023, párr. 16) que la distopía es un 

privilegio: “Basta de discursos apocalípticos, no es el fin del mundo, sino del capitalismo global y 

sus imaginarios tóxicos. El arte repara las temporalidades y libera el porvenir, abriendo horizontes 

más allá del realismo capitalista y el catastrofismo”61.  

                                                             
59 Esta alusión referencia a las cosmogonías indígenas locales que, dentro de su múltiple variedad, podemos intuir 
que confluyen en una relación cosmogónica y epistemológica más amplia con la materia –naturaleza- circundante; en 
la que el ser humanx no es el centro cartesiano de la existencia, sino un eslabón más en la relación entre diversas 
fuerzas. Conocimiento académico y ancestral se registran en el mismo orden de importancia siguiendo la estela de la 
ecología de saberes (De Sousa-Santos, 2009). 
60 Link al Manifiesto. 
61 T. L. (traducción libre) del original en inglés. 

https://instituteofradicalimagination.org/2023/11/02/art-for-radical-ecologies-manifesto/


 
51 

 

 
 

Según el kimbundu62, las fronteras son las líneas donde nos encontramos. Es una epistemología 

de la línea divisoria radicalmente opuesta a la política de la distancia y deshumanización 

disciplinada por occidente. Así, la búsqueda de una narrativa visual en este proyecto se 

enmarcará hacia los usos políticos del universo simbólico, a través de una desobediencia visual 

en la que las imágenes, sonidos, relatos y textos que nos permiten construir sistemas de 

información que puedan ser leídos, recorridos y/o comprendidos a través de experiencias no 

lineales o racionales. Este proyecto se desmarca del documental normativo por su excesiva 

utilización del recurso descriptivo y discursivo, y sigue a Alzandúa cuando afirma que “el lenguaje 

de la imagen precede al pensamiento en palabras; la mente metafórica precede a la conciencia 

analítica” (1987, p. 124). Moreno Acosta propone una atención dirigida a aquello que no puede 

ser leído y que excede a una interpretación semiótica, en la que tratamos de atender a otros 

fenómenos ignorados más relacionados con la presencia. En este plano, la autora defiende que 

los usos alternos de la visualidad pueden “enunciar relaciones, crear contradiscursos y avanzar 

en lo interdisciplinario hacia lo que podría de nominarse una teoría social” (2021, p. 4), emplazada 

más allá de los clásicos terrenos de interpretación ante los eventos del plano escópico.  

El dispositivo simbólico quiere ser aquí un soporte visual para narrar la interseccionalidad de las 

luchas y el desvelamiento del género como una episteme occidental y, por lo tanto, asimismo 

sus derivas violentas -la homofobia, la transfobia, etc-. Teniendo en cuenta la condición ambigüa 

del contenido de identidad, ausente u opaco por una matriz colonial impuesta, el discurso no 

puede ser suficiente para tal premisa; y para ello establecemos la base de que es crucial 

servirnos del artefacto artístico y visual. Se establece el universo simbólico como praxis y 

posibilidad hacia otros lenguajes y sus uniones posibles. Con ello, se buscan intervenciones que 

“reverberan en el campo de lo real, a través de la performatividad de los campos simbólicos, 

virtuales, potenciales” (Corrales, 2014, p. 108). 

Lo poético o simbólico sostenido en la imagen es táctico porque une lo micro con lo macro, 

expande, inflama el discurso. En este caso, contribuye a ampliar los horizontes del significado de 

las luchas LGTBIQA+ en Angola y se cuela en cualquier realidad oprimida del contexto 

circundante, así como en las maneras diversas en las que la vida se empeña en resistir como 

respuesta. El discurso de una persona trans angoleña sostenido en una imagen en la que veamos 

un campo minado63, puede inflamar la violencia vivida por una particular hacia la red compleja y 

material de violencias sobre las que se sostiene el régimen heterocispatriarcal tecnocrático.  

¿Qué maneras hay de manejar la materia de la legibilidad en un intento de alinearla a la lucha 

por la significación del mundo, un mundo digno de ser vivido? 

Contar con producción artística local de todo tipo –plástica, coreográfica, teatral, literaria, musical, 

etc.- es indispensable para este propósito. Se quiere buscar arte realizado en Angola, y filmarlo 

                                                             
62 El kimbundu es una de las lenguas bantúes habladas en Angola, concretamente en el noroeste. Como sistema 
lingüístico, es también un sistema de pensamiento. 
63 Naciones Unidas estima que hay entre 9 y 15 millones de minas enterradas en suelo angoleño. Al margen de la 

volatilidad de esta cifra y aunque tras la firma de los acuerdos de paz no se ha vuelto a detectar el uso de minas, un 

dato indiscutible es que Angola es uno de los países más minados del mundo debido a los conflictos armados que ha 

sufrido (Mateos, 2005). Aunque se ha avanzado mucho en el desminado, todavía existen áreas con minas terrestres 

que representan un peligro para la población, entre los que se cuentan muertes y mutilaciones.  



 
52 

 

 
 

tácticamente desde la disconformidad que hoy se convoca. Más que buscar una estetización de 

la lucha, la propuesta quiere acceder a la esencia de la disconformidad que generó cada lenguaje 

propio y que produjo, en un parto generacional, los diversos artefactos artísticos que lxs artistxs 

angoleñxs consiguen sacar adelante, pese a la precariedad. Esta necesidad se basa en la 

premisa de que una pintura de Gegé M’Bakudi64 o la pieza coreográfica IEZU!65, de Aneth Silva, 

tienen más capas de significado que un discurso político. Y es ese contenido convenientemente 

filmado, el que posibilitará hablar, efectivamente, de Angola o hasta del África Austral, a través 

de las voces de lxs compañerxs disidentes. 

 

 

Fig. 14. Gegé M’Bakudi. (2025). Pintura de la exposición ANGO-METAFORA DA MORTE. Luanda. [Pintura]. 

 

Esta táctica visual quiere, además, hacer comprender las luchas LGTBIQA+ como lo que son; 

un mecanismo de resistencia transversal, creativo y emplazado desde el cuerpo ante el problema 

del poder, y no como un intento individualista o identitario de salvar el culo propio. Se reconoce 

la urgencia en divulgar esta idea en conversaciones con personas no politizadas y 

heternormadas, puesto que en muchas ocasiones, es desde ese lugar desde el que nos 

observan. Contemplar el avance de derechos LGTBIQA+ como algo que te quitará libertad se 

basa, además de un problema de odio encubierto y fragilidad mal llevada, en una completa 

ausencia de comprensión de las pretensiones, dimensiones y posibilidades creativas del 

movimiento.  

Una táctica contravisual propuesta desde el universo simbólico local que contribuya a tender 

puentes en el actual mundo, cada vez más polarizado.  

 

                                                             
64 En esta Web se puede ver algo de su obra. 
65 Detalles sobre la pieza coreográfica.  

https://hangar.com.pt/gege-mbakudi/
https://www.bantumen.com/artigo/angola-danca-kuntemporanea/


 
53 

 

 
 

3.3.3 Hacia una Propuesta Contravisual en Angola 

En este último punto, el proyecto analiza la materia de la visibilidad como un factor ya 

contemplado y habitado por las diferentes organizaciones que conforman el cuerpo de la 

investigación; así como un contexto breve de motivaciones y barreras que han encontrado en el 

territorio. Así, se tratarán de encontrar pistas referenciales, teóricas y discursivas para plantear 

una gradación visual adecuada y acorde a las necesidades del entorno. Este capítulo quiere ser 

una breve reflexión sobre la cohesión entre visibilidad y contexto angoleño: mayores detalles 

contextuales sobre el movimiento se encuentran en el capítulo de “Corpus. Una Escala de Grises” 

de la presente tesis.  

En el contexto LGTBIQA+ angoleño, la visibilidad es una trinchera particularmente moldeada por 

la violencia colonial. En Angola, pertenecer al colectivo aún puede costarte la vida a día de hoy66. 

Tener esto en cuenta es importante a la hora de iniciar un proyecto de cualquier tipo con la 

comunidad, pues sabemos que “las normas de género tienen mucho que ver con cómo y de qué 

manera podemos aparecer en el espacio público, […] condicionan qué y quién será “reconocible” 

y qué o quién no; y debemos de ser capaces de tener en cuenta esta doble localización de la 

“reconocibilidad”, (Butler, 2009, p. 323-324) sobre todo cuando planteamos la cuestión de la 

visibilidad. Cuestiones como quién estará criminalizadx o no según la apariencia pública, qué 

leyes protegen qué individuxs –paralelamente al estudio de si se hacen efectivas o no67-. ¿Quién 

será estigmatizado?, ¿quién será objeto de fascinación y placer de consumo?, ¿quién tendrá 

asistencia médica ante la ley?, ¿de qué ideología colonial proviene el estigma? 

Entonces, la gradación de la visibilidad es algo que ya se medita, reflexiona y debate vivamente 

al interior de los colectivos. Y, cuando efectiva y tácticamente deciden salir hacia la visualidad, 

hacia la lucha organizada en las calles e instituciones, continuamente son disuadidas, aplazadas 

y alejadas de la potencialidad de ser vistas. Esta es una técnica de control que utiliza el Partido68 

indiscriminadamente con cualquier crítica, novedad u oposición a su control ideológico y 

territorial, desterrándolas a la ilegalidad –espacio si quiera aún más vulnerable, porque el Estado 

se permitirá represalias- o al silencio69.  

                                                             
66 Durante estos meses, compañerxs me han hablado de la violencia y estigma que reciben en las provincias, que 
contiene castigos físicos promocionados por los sistemas religiosos locales. Asumirse en estos contextos es realmente 
peligroso, entonces muchxs compañerxs optan por el aislamiento. En esos casos, la soledad y la presión es tal que 
muchas personas optan por el abandono de su sexualidad o, en las peores formas, el suicidio. En los casos asumidos 
y habitualmente más cercanos a las ciudades, la violencia toma formas directas en los espacios públicos, cuyo fin en 
los casos más drásticos es la muerte. Hay algunos casos de compañerxs asesinadas; si bien los casos de muertes no 
son tan alarmantes y se resumen en casos puntuales habitualmente ocultados por el Estado. El último más conocido 
es el de Carlos Fernandes, del que se hablará posteriormente, pero hay más. Acceder a ellos, por lo expuesto, resulta 
difícil y rara vez tienen registros oficiales –la muerte de Carlos se hizo mediática un año después por presión de los 
grupos-. 
67 En países no occidentales el código legal, así como su cumplimiento, obedece a otras variables que pueden no 
hacerlo efectivo, como la corrupción a gran escala o la falta de formación de las fuerzas de seguridad para conocer y 
aplicar consecuente las medidas de protección. 
68 Este país está gobernado por el Movimiento Popular de Liberación de Angola (MPLA) desde el 1975 hasta 1991 en 
un régimen de partido único, y desde entonces como partido mayoritario en un régimen multipartidista. Es una 
agrupación de corte comunista que lleva 50 años en el poder. 
69 Es el caso de la manifestación pacífica “Justiça para Carlos” del día 22 de febrero de 2025. Lxs compañerxs me 
contaron que, tras solicitar diversos y aplazados permisos, decidieron salir a las calles este día, y fueron disuadidas 
por fuerzas de seguridad no oficiales. Tras ello, decidieron seguir con el camino burocrático, solicitando otra fecha y 



 
54 

 

 
 

 

 

Fig. 15. Cartel de difusión de la manifestación pacífica. [Post] 

Nota: Publicado el 16 de febrero de 2025 en las rrss de Íris Angola. Recuperado de Instagram. 

 

Surge en la visualidad una paradoja, una materia escurridiza que detona la suerte o la desgracia, 

situada entre la lucha social y el abandono. Las activistas y personas que pertenecen al colectivo 

lo saben y sostienen el pulso con dignidad. La lucha LGTBIQA+ es larga como en cualquier 

contexto, y se establece en la lucha institucional desde hace relativamente pocos años70. Si 

vemos el trabajo que estos grupos han realizado en el campo de la visualidad táctica; es decir, 

en decidir ser vistas como praxis política, ha sido amplio y decisivo. Todo ello es radicalmente 

importante para establecer su existencia, para ser ellas mismas quienes cuentan sus historias71. 

¿Cómo aterrizamos todo ello a pensar la imagen en movimiento en Angola? 

Si se sigue la premisa expuesta en el capítulo anterior de extender la narrativa a las heridas del 

contexto, entonces los lugares y espacios de Luanda se erigen como puntos estratégicos 

susceptibles de ser mensaje. Se decide que no es posible hablar de la violencia contra los 

cuerpos LGTBIQA+ sin hablar de la violencia que las relaciones geoeconómicas mundiales 

ejercen sobre el territorio, las vidas y los cuerpos del territorio angoleño –sostenidas, como 

sabemos, en los procesos históricos de acumulación del colonialismo- y, concretamente sobre 

Luanda. 

Incluir a Luanda como un telón de fondo que nada tiene de telón ni de fondo, se hace necesario 

en el proceso de expandir el significado de la violencia colonial, que transciende a los cuerpos 

humanos y destruye la calidad del aire, la fertilidad de la tierra y la pureza del agua en cualquier 

lugar del mundo –siendo siempre más acuciante en los sures globales-. Esta tesis se sostiene 

en las relaciones estructurales que conectan contaminación y colonialismo; herederas de la 

                                                             
otro espacio donde ejercer su libre derecho a recordar y exigir justicia por un compañero asesinado. Nunca obtuvieron 
respuesta hasta el día de hoy. 
70 La primera asociación organizada y constituida legalmente fue Íris Angola (2013). 
71 Este posicionamiento de “dar el rostro” o contar historias propias ha sido central en las prácticas activistas que me 
he encontrado en el territorio.  

https://www.instagram.com/p/DGImeQ5oe26/?igsh=MXhxeHZuaTF6MzNlMw%3D%3D


 
55 

 

 
 

relación entre privilegio y acceso a las tierras, desarrolladas por Max Liboiron en su publicación 

Contaminación es Colonialismo72 (2023). En la tesis, el autor reflexiona el colonialismo “como un 

conjunto de tecnologías, o incluso de protocolos”73 (p. 121) que generan unas relaciones 

específicas con la tierra del mundo, en términos de accesibilidad y consecuencias contaminantes, 

repartidas en diferente gradación a lo largo del mundo.  

Si algo caracteriza a la violencia colonial alargada hasta el presente es su desalmada 

persistencia en las condiciones materiales de las vidas angoleñas. Entonces, las huellas, 

símbolos y soportes visuales para contar la historia en estos términos se expanden desde el 

hambre hasta la polución en los pulmones, pasando por el calor abrasador bajo los techos de 

chapa de los musseques74.  El extremadamente contaminado bairro75 de Boavista desde el cual 

el envío de crudo al norte global confluye con la digna cotidianeidad de sus habitantes. Si 

hablamos de colonialidad, debemos hablar de sus consecuencias en el cuerpo y en el entorno y 

la consiguiente distribución de las precariedades.  

 

 

Fig. 16. Bairro de Boavista desde el aire. [Foto].  

 

Nota: Observamos uno de los varios ejes estructurantes que une la zona portuaria, por donde pasan todos los días 

miles de camiones, así como todo el tráfico proveniente de la zona norte del país. La estructura se abre camino entre 

los musseques, como si de venas se tratasen, haciendo visible la ideología de la libertad de movimiento y conexión 

aplicada a las ciudades y ligada al capitalismo. Recuperado de la Web de telhabel, empresa constructora de la 

infraestructura. 

                                                             
72 T. L. (traducción libre) del original en inglés. 
73 Traducción con tratamiento igual a la anterior. 
74 Casas de las zonas residenciales marginalizadas angoleñas, cuyos techos y algunas paredes son de chapa. En un 
clima cuya media son los 25-30 grados durante el año, debemos pensar en las consecuencias que esta estructura 
ejerce sobre los cuerpos.  
75 “Barrio”, en portugués. 

https://telhabel.net/obras/infraestruturas-da-zona-da-boavista


 
56 

 

 
 

La precariedad. O a luta76, como aquí le llaman al hecho de sobrevivir día tras día. La vida como 

una «pugna inacabable» (Fanon77, 1961). Siguiendo con terminología material, nos acercamos 

a la noción de precariedad (precariousness) desde su condición de “vulnerabilidad física 

característica de la propia vida, una condición de “despojo inicial” que es común a todos los seres 

vivos” (Bulter, 2006 [2004], como se citó en Romero Caballero, 2018, p. 99), y que surge de “una 

serie de decisiones políticas y prácticas sociales bajo las cuales algunas vidas son protegidas y 

otras no” (Romero Caballero, 2018, p. 99). La precariedad entendida como la “inseguridad social 

y material” (Romero Caballero, 2017), inevitable, impuesta y no consensuada en la que este 

proceso desemboca. En Luanda no hay ninguna forma de vida protegida, más allá de los pocos 

que tienen el Poder78 y sus invitados blancos, expertos en “inversión extranjera”. En este trance, 

por supuesto y siguiendo a la autora en sus reflexiones, la precariedad está altamente 

relacionada con las normas de género, pues sabemos que quienes no viven sus géneros de una 

manera inteligible, translúcida o propia al sistema aceptado como válido, asumen definitivamente 

condiciones de acoso y violencia mayores. (Butler, Op. Cit, p. 323-324, como se citó en Romero 

Caballero, Op. Cit., p. 120). 

Siguiendo esto, ¿de qué manera retratar la precariedad? 

Se encuentran referencias visuales en los que la precariedad material de sus protagonistas 

constriñe al espectador y a sus emociones en una ansiedad constante. En Parásitos (2019), por 

ejemplo, Bong Joon-ho refleja la precariedad material de una familia pobre en el Seúl actual en 

una imagen atosigada, sin aire y sin luz. La cámara muestra a la familia Kim con planos cerrados, 

oscuros o capturando reacciones faciales relativas al olor como marcador de clase. Mientras, la 

familia Park es capturada en espacios abiertos, planos amplios y limpios se llenan suavemente 

de luz natural y de arquitectura diáfana y geométrica. La primera es registrada en lugares 

subterráneos, mientras que la casa de los segundos está claramente ubicada en una elevación 

geográfica.  

Es sabido que a lo largo de las técnicas cinematográficas que hay gran cantidad de maneras de 

transladar al espectador sensaciones de angustia ligadas a esta condición de precariedad que 

queremos señalar, pero, ¿cómo mostrarla con un tono crítico y asertivo hacia la estructura que 

la provoca, sin revictimizar a los elementos que la componen?, ¿qué tácticas contravisuales 

existen para conseguir estos fines específicos? 

Aquí se llega a un elemento crucial: la dignidad. No habrá proyecto visual que hable de 

precariedad que no contenga dignidad. Por lo tanto, estamos hablando de construir “dignidad 

visual” ligada a la “dignidad epistemológica”, en los términos en los que Fanon habló de “ayudar 

al hombre negro a liberarse del arsenal de complejos que ha sido desarrollado por el entorno 

colonial”79 (2008 [1952], p. 19). Aquí no queremos “ayudar” a la comunidad angoleña racializada 

y vulnerada; ese ánimo excede nuestro rol y alcance. Pero sí deseamos quedarnos con el 

                                                             
76 “La lucha” en portugués. 
77 Este autor también considera en sus reflexiones el término “to fight” (p. 174), como condición de vida impuesta a la 
comunidad negra. 
78 El Poder es con mayúsculas, es feudal, es postcomunista y vendedor experto del pueblo propio. 
79  T. L. (traducción libre) del original en inglés. 



 
57 

 

 
 

contenido y la dirección hacia la que el autor toma el término; cuando va más allá de la “igualdad” 

ante el contenido de dignidad del mundo blanco: 

No se trata de asumir las actitudes del amo que ha permitido a sus esclavos sentarse a 

su mesa. Se trata de ser uno mismo, con todas las multiplicidades, sistemas y 

contradicciones de las propias formas de ser, hacer y saber. Se trata de ser fiel a uno 

mismo80. (Sardar, 2008, p. vii) 

Dignidad deslocalizada de los centros de producción y significación de dignidad occidentales, 

¿dignidad en códigos epistemológicos propios? En todo caso, dignidad que no somos 

autorizadas de conceptualizar.  

¿Cómo contribuir a significarla visualmente, entonces?  

 

 

4 CORPUS. UNA ESCALA DE GRISES 

 

Angola é tão bela 

Angola é tão linda 

Tão rica e tão grande 

Que dá para todos nós 

E pra quem ama Angola 

Waldemar Bastos. (1989). Sofrimento. [Canción] 81 

 

Este cuerpo de investigación se propone aportar las realidades, contextos, tonos y prácticas que 

han construido esa investigación. Para ello, es indispensable recorrerlos en primera persona, por 

lo que el diario de campo de la autoetnografía feminista podrá desplegarse en este punto a fin 

de trasladar los detalles de la investigación. Es necesario puntualizar en una primera instancia 

los detalles del contexto del país, que formarán las bases de los estigmas y de las luchas 

planteadas para erradicarlos, así como de las condiciones para llegar a tiempo, o no, o más o 

menos cansada, a esas mismas luchas82. 

La falta de reconocimiento, la precariedad y la violencia a través de los siglos moldea los cuerpos, 

las expectativas y los tonos de las interconexiones que han tenido lugar en esta investigación. 

Este capítulo es una inclinación hacia los dolores, pero también –y sobre todo- hacia las 

resistencias y dignidad que esas cicatrices hacen brotar en las personas. Los poemas, los grados 

centígrados y el polvo en el aire forman parte de este capítulo. 

En esta investigación, se puede identificar que el privilegio es materia, es realidad en el sentido 

físico de los términos (María Galindo, 2021). Entonces, el problema son las relaciones de poder, 

                                                             
80 T. L. (traducción libre) del original en inglés. 
81 Para comprender la investigación, recomiendo ampliamente escuchar la canción. 
82 Relativo a la precariedad de las compañerxs. 



 
58 

 

 
 

materiales, persistentes, presentes y con formas identificables que sostienen esta realidad que 

beneficia a unos pocos. 

Conecto con personas desde un privilegio nunca habitado que funciona realmente como 

un espacio físico; mi piel, mi trabajo, se hacen carne. (Bitácora, 2025) 

 

4.1 Breve Contexto Social y Político de Angola 

Breve contexto del país y política interna 

El proyecto se geolocaliza en Angola, un territorio herido por la violencia colonial que se perpetúa 

en formas heredadas de colonialismo interno (González Casanova, 1960). Tras cuatro siglos de 

yugo colonial portugués, Angola consigue su soberanía, a través de procesos “de independencia 

y emancipación en las colonias [que provienen] de las ideas ilustradas desarrolladas en Europa, 

en la medida en que fueron enseñadas y expandidas al resto de los territorios como verdades e 

ideales universales” Mary Louise Pratt (1997). Se desea indicar esto a fin de proseguir con la 

lectura decolonial de los hechos que conforman el relato de la historia. Siguiendo con la lectura 

de la autora, que opera sobre el contexto concreto latinoamericano, encontramos los procesos 

emancipatorios encarnados por la figura del “criollo” como “una ficción productiva recreada a 

partir de la propia lectura de Europa, como lo “otro” de ella [Europa]”. 

Estamos ante un caso radicalmente diferente, puesto que el territorio africano ofrece extensas 

complejidades que difieren de los procesos de liberación latinoamericanos. No se debe olvidar, 

además, que los grupos “válidos” fueron legitimados por Portugal, en una relación colonial obvia 

que excedía sus horas de vida y disfrazada por afinidades aparentemente revolucionarias:  

Portugal, a través del acuerdo de independencia (el Acuerdo de Alvor, del 15 de enero de 

1975), consideró que el FNLA, el MPLA y la UNITA eran los únicos representantes 

legítimos del pueblo angoleño y, por tanto, los únicos movimientos auténticamente 

nacionalistas. Todos los demás movimientos políticos fueron considerados partidos 

“títeres”, “reaccionarios” y sin legitimidad política para continuar existiendo. Portugal 

decidió así transferir el poder exclusivamente a manos de las guerrillas africanas, 

excluyendo a los blancos del proceso de transición hacia la independencia.83 (Tavares 

Pimenta, 2009, p. 283) 

Se puede observar que los procesos de descolonización de angola se alejan de la figura del 

“criollo” expuesta por Louise Pratt, ya que se realizó mediante un acuerdo entre el poder 

revolucionario portugués y las guerrillas nacionalistas –previamente seleccionadas por el poder 

colonial-. Así, se reproduce el centralismo autoritario de la dictadura, al excluir a los 

representantes de la población blanca como al resto de la sociedad civil. Pero los ideales sobre 

los que se asientan los líderes de los movimientos por la liberación nacional angoleños en el 

contexto de los años 60 y 70 son indiscutiblemente occidentales; bebiendo del comunismo o de 

posiciones económicas más liberales, según el “equipo” al que perteneciesen. 

                                                             
83 T. L. (traducción libre) del original en portugués. 



 
59 

 

 
 

Siguiendo Tavares Pimienta, el resultado de dicha exclusión fue el éxodo masivo de los blancos, 

impulsado por la eclosión de la guerra civil entre las tres guerrillas en marzo de 1975 que asoló 

al país de diferentes formas: “primero fue una guerra de secesión sin control (1961-1975); 

después, un enfrentamiento internacionalizado en un contexto de Guerra Fría (1975-1991); y por 

último, una carrera ilimitada por el control del poder y los recursos (1991-2002)” (Mateos, 2005). 

Esta guerra retuvo al país y a la infraestructura interna heredada del sistema colonial -posibilidad 

de resignificación económica-, a una destrucción total alargada por 27 años, en un 

enfrentamiento entre hombres armados apoyado por hombres políticos divididos en los dos 

bloques que dividieron el mundo a su antojo el siglo pasado –y que continúan haciéndolo-. 

El control por los recursos posibilitaba una agencia desde Angola, pero se puede comprobar que 

las formas y los discursos no conseguían salir de las formas de control impulsadas por occidente.  

Desde aquel entonces, el brazo comunista o el MPLA, Movimiento Popular de Liberación de 

Angola, es el partido gobernante en Angola y ejerce un papel dominante en el sistema político. 

El MPLA ha gobernado Angola desde su independencia en 1975, primero como partido único y 

luego como el partido mayoritario en un sistema multipartidista.  

Tras el sueño comunista y revolucionario, y unas heridas y traumas de guerra que exceden el 

último episodio bélico, la repentina apertura al mundo sume al país en el subidón del boom 

petrolífero con su consecuente degradación; problema agravado por un profundo problema de 

corrupción endémica del Gobierno iniciada: 

Durante los años de guerra, directamente relacionada con la explotación del petróleo y la 

financiación de la compra de armas. En este sentido, el propio FMI denunció la 

desaparición de 1.000 millones de dólares de las arcas públicas en 2001 y Human Rights 

Watch (HRW) ha asegurado que más de 4.000 millones de dólares también 

desaparecieron entre 199784 y 2002. (Mateos, 2005, p. 5) 

La utopía se ha derrumbado en un contexto internacional y los cuerpos se circunscriben en este 

nuevo mandato de la precariedad y el capitalismo como única opción posible, ante un Gobierno 

corrupto y ausente que no ha trabajado en la mejora de la situación del país tras la guerra y cuyo 

‘dividendo de la paz’ –es decir, los recursos destinados a gastos sociales procedentes de una 

hipotética reducción en gastos militares tras el fin de un conflicto armado- es un elemento 

inexistente y ficticio en el país. (Mateos, 2005). 

Así, “el 70% de la población vive bajo el umbral de la pobreza, la esperanza de vida es de 46 

años, el índice de analfabetismo es cercano al 60% y la tasa de mortalidad infantil es una de las 

más elevadas del mundo” (Mateos, Op. Cit, p. 3).85 

                                                             
84 En concreto, en 1997 desaparecieron 1.800 millones de dólares, el 23% del PIB del país ese año. Ver informe 

HUMAN RIGHTS WATCH, Some transparency, no accountability: The Use of Oil Revenue in Angola and Its Impact 

on Human Rights, enero 2004.  

85 En la fecha de publicación de dicho artículo, sólo un tercio de la población accedía al agua potable, y se 
contabilizaba un 40% de las aulas destruidas durante el conflicto armado. 

https://www.hrw.org/report/2004/01/12/some-transparency-no-accountability/use-oil-revenue-angola-and-its-impact-human


 
60 

 

 
 

Desde una perspectiva personal, lo que he podido percibir durante mis meses aquí es un 

dramático empeoramiento de la situación, alimentando un progresivo sentimiento de frustración 

entre la población, cuya gran mayoría sostiene que “la única diferencia entre la situación actual 

y la anterior a febrero de 2002 es la ausencia de enfrentamientos armados”. (Mateos, 2005, p. 8) 

La gestión de la política interna en Angola desde la independencia ha estado centralizada por 

dicho partido (MPLA), que transicionó del marxismo-leninismo de sus días de guerrilla hasta la 

actualidad, donde se define como socialdemócrata. Su estructura de gobierno incluye un Comité 

Central y un presidente, con João Lourenço asumiendo el liderazgo del partido desde 2018, y ha 

gobernado el país de forma continua, siguiendo un régimen presidencialista en el que el 

presidente también ejerce como jefe de gobierno. 

 

¿Cómo sobreviven los colectivos a pesar de este contexto? 

Las resistencias de los colectivos LGTBIQA+ en este mandato son complejas, con existencias 

marcadas por el estigma y con militancias expuestas y radicalmente precarias, por la dificultad 

que supone el sencillo día a día. 

En el contexto del África Austral y concretamente angoleño, las resistencias hacia el 

reconocimiento y la garantía de los derechos de las personas LGTBIQA+ responden a una serie 

de factores interrelacionados de carácter ideológico, religioso, cultural y sanitario. En primer 

lugar, desde una perspectiva ideológica, se promueve la imposición de la familia heterosexual 

como la única forma legítima de organización social y afectiva, lo que excluye y deslegitimiza 

otras configuraciones identitarias y relacionales. Este modelo hegemónico refuerza estructuras 

normativas que limitan la diversidad sexual y de género. 

En segundo lugar, las razones religiosas contribuyen significativamente a la negación de las 

identidades disidentes, sustentándose en interpretaciones literales de textos sagrados y e 

discursos que asocian la diversidad sexual con elementos considerados malignos o desviados, 

como el diablo o prácticas esotéricas. Esta visión refuerza la criminalización simbólica y moral de 

dichas identidades, sobre todo en las provincias. 

Desde una dimensión cultural, el reconocimiento de derechos LGTBIQA+ suele ser percibido 

como una imposición externa, asociada a valores occidentales que supuestamente amenazan la 

autenticidad de las culturas locales. Este argumento no solo perpetúa la estigmatización, sino 

que también invisibiliza a las comunidades disidentes autóctonas, negándoles una historicidad 

propia y borrando su presencia en los relatos nacionales y culturales. 

Finalmente, el estigma vinculado a la salud ha contribuido históricamente a la patologización de 

la diversidad sexual, al asociarla con enfermedades de transmisión sexual o al concebirla como 

una condición médica anómala. Esta perspectiva biomédica ha tenido un impacto profundo en la 

percepción social de las identidades LG LGTBIQA+, reforzando su marginación y dificultando el 

acceso a derechos fundamentales. La cuestión de la salud en este punto se correlaciona con el 

estigma religioso; puesto que el “feitizo” también es considerada una especie de dolencia. 



 
61 

 

 
 

Estas causas son sólo algunas del amplio abanico de estigmas contra los que luchan las 

personas del colectivo LGTBIQA+, pero podríamos decir que muchos de ellos, así como sus 

efectos violentos en la actualidad, tienen una raíz colonial. El tratamiento del género y de la 

diversidad sexual era diferente en cada contexto cultural anterior a la expansión de ultramar de 

Occidente. Sabemos que esta expansión trajo consigo colonización, y, por lo tanto, una 

asimilación más o menos violenta dependiendo del contexto de las normas socioculturales de las 

culturas colonizadoras hacia las locales.  

Dichas culturas colonizadoras promocionaron y expandieron las ideas occidentales, que, a su 

vez, tienen una manera muy concreta de observar el género y la diversidad sexual. Lo hacen 

desde una matriz binaria, racionalista, esencialista (y por lo tanto biologicista) y acompañada de 

la religión católica y sus posteriores derivas.  

Aunque los retos son claramente amplios, estamos en uno de los países más seguros para las 

personas del colectivo en el continente africano, con un movimiento activista fuertemente 

articulado desde hace varios años y avances en materia de derechos muy significativos.   

La primera organización LGTBIQA+ de base oficialmente registrada fue Íris Angola en el año 

2013. Tras diversas apariciones posteriores de otros colectivos en el campo oficial (por ejemplo, 

AIA nace en el año 2017), se llega al campo legislativo. En el año 2019, la Asamblea Nacional 

establece un nuevo Código Penal que efectivamente descriminaliza las relaciones sexuales 

mantenidas entre personas del mismo sexo. Se establece ilegal la discriminación basada en la 

orientación sexual. Dicha ley se hace efectiva en febrero de 2021. 

El marco legal que atañe a la salud sexual se enfoca solamente en la salud reproductiva en las 

mujeres86, y la Ley de HIV y SIDA no tiene en cuenta las necesidades específicas de la población 

LGTBIQA+, además del riesgo que puede suponer para ellas la criminalización de la transmisión 

de esta enfermedad en el nuevo Código Penal. En cuanto a infancias, no se hacen más aportes 

hacia las infancias diversas que “el objetivo de garantía de un pleno desarrollo mental, físico y 

cultural”, recogido en la Constitución87.  

Para terminar de hacer un marco general del contexto, es necesario nombrar que los principales 

apoyos institucionales a estos movimientos continúan siendo externos al país (diplomáticos, 

ONGs, Naciones Unidas para el Desarrollo –PNUD-…), y que pueden actuar como agentes clave 

en la manutención de la integridad física de las personas activistas LGTBIQA+, mientras que el 

Gobierno central ignora o directamente bloquea a las iniciativas de lxs compañerxs88.  

Por ello, la labor activista es compleja, dividida por un lado en la dependencia de figuras 

institucionales, ante las cuales los lenguajes y propuestas han de ser crípticos y con 

interlocutores en su mayoría blancos u occidentales89. Por el otro, estos grupos le dedican una 

                                                             
86 Proyecto de Estrategia Nacional Integrada de Salud Sexual y Reproductiva, Salud Materna, Neonatal, Infantil, 
Adolescente y Nutrición (2029-2025). 
87 Para más información sobre el contexto legislativo y político de la comunidad, consultar la Iniciativa de Gobernanza 
Inclusiva desarrollada por el Programa de las Naciones Unidas para el Desarrollo (PNUD).  
88 Es el caso de la marcha pacífica que intentó ser llevada a cabo en febrero de 2025, paralizada y bloqueada por el 
Gobierno. 
89 Muchos de los apoyos a organizaciones LGTBIQA+ en Angola provienen de Sudáfrica; un territorio sí, regional, pero 
que conserva la blanquitud en muchas de sus formas. 

https://www.undp.org/sites/g/files/zskgke326/files/migration/africa/UNDP-igi-angola-baseline-report-pt.pdf
https://www.undp.org/sites/g/files/zskgke326/files/migration/africa/UNDP-igi-angola-baseline-report-pt.pdf


 
62 

 

 
 

labor incansable a las prioridades regionales marcadas por cada colectivo, expuestas a 

continuación. 

Cabe señalar la posición de prioridad que toman todos los colectivos ante el empoderamiento 

económico. En un país con las condiciones como las expuestas, permitirse ser anticapitalista es 

un privilegio impensable. Si el puesto laboral precariza90, o directamente es inaccesible91, la 

solución es emprender. Angola es un país joven, entre la historia política reciente como Estado-

nación y los datos demográficos92, y cada vez más personas crecen sin escuchar los sueños 

comunistas que aquí anidaron ni las heridas de guerra de sus ancestras. El trauma, la sociedad 

poco envejecida y la drástica pobreza hacen del empoderamiento económico un camino digno 

que las asociaciones LGTBIQA+ se encargan de promover y facilitar.   

Se muestra también cómo la colaboración entre elementos diversos es prioridad, más que buscar 

sus diferencias estructurales. Así, los movimientos LGTBIQA+ angoleños se muestran 

colaborativos y cohesionados ante expresiones de género no binarias. La presencia de las 

personas Intersex en estos grupos –infelizmente ausentes en las agrupaciones de otras 

geografías- suponen una señal de salud en la convivencia de los movimientos LGTBIQA+. Se 

pueden observar alianzas sólidas y afianzadas dedicadas a encontrar caminos incluyentes y 

diversos más allá del dispositivo cultural colonial que constituye el género; que divide los cuerpos 

en orientaciones binarias. 

 

Se identifican estos campos de trabajo / retos / necesidades 

Ante un Estado ausente, los colectivos militantes en Angola trabajan principalmente en la 

promoción de derechos y salud sexual y reproductiva, combate a la violencia basada en el género 

y sensibilización sobre las características sexuales, estigma y discriminación en Angola. 

El objetivo es sensibilizar y concientizar a las instituciones públicas, organizaciones de la 

sociedad civil y representantes diplomáticos para defender e implementar políticas más 

inclusivas y justas. Para ello, la divulgación de historias y vivencias LGTBIQA+, así como de los 

apoyos y servicios que estos colectivos ofrecen y de los logros más recientes, es crucial. 

También pueden ser útiles aportes en el área del impulso a la implementación de la legislación 

en materia de protección y avance de derechos del colectivo. Las leyes existen, pero la falta de 

infraestructura en la realidad hace que no sean implementadas, que sus aplicaciones sean 

excesivamente demoradas o que directamente no se apliquen por desconocimiento. Siguiendo 

este último hecho, también se ponen en valor posibles colaboraciones que contribuyan a la 

visibilidad, divulgación y capacitación a profesionales con agencia sobre el tema sobre dichas 

                                                             
90 Tras explorar diversas fuentes, se llega a que el sueldo medio oscila entre 140 y 300 USD al mes, siendo más alto 
en zonas urbanas como Luanda. Por otra parte, la canasta básica alimentaria cuesta aproximadamente unos 196 USD 
al mes. Fuente. 
91 Los puestos de trabajo de cualquier tipo se alcanzan con el pago de sumas de dinero o a través de un tráfico de 
contactos. 
92 La edad media es de 16 años, y más del 60% de la población tiene menos de 25 años, además de la alta tasa de 
natalidad mantenida por un control férreo de la población por parte de la religión y el poco acceso a la educación. Es 
necesario recordar también que en Angola es difícil llegar a edades longevas, debido a la ausencia del Estado en 
materia de salud, epidemias, la misma pobreza, etc. 

https://www.bearsavings.com/cost-of-living/angola/


 
63 

 

 
 

leyes ya existentes. Algunos de los siguientes pasos a nivel legislativo pueden ser; investigación 

neutral y veraz en las alegaciones de las agresiones, prevención y sensibilización, y avance en 

materia de derechos (acceso a la salud, matrimonio igualitario, cambios de nombre…). 

Complementando esta información, adjunto un documento redactado por mí desde la Embajada 

en el que profundizo en las aportaciones, posibilidades y buenas prácticas que la Embajada de 

España en Angola puede tomar en favor de estos grupos. Dicho informe contiene información 

adicional esclarecedora sobre los movimientos antigénero, reforzando la hipótesis inicial de la 

necesidad de efectivamente contribuir al universo simbólico y discursivo que contribuya al avance 

de derechos humanos para las personas de la colectividad; así como divulgación de información 

sobre sus historias a fin de combatir la deshumanización. [Anexo 6] 

Vivo en Luanda desde hace cinco meses. El total de la investigación, hasta hoy, 

que se cierra en este vértice. Es una ciudad altiva, intrincada, difícil, le muestra el 

desagrado hasta a quien habita lo alto de la pirámide.  

Es un ente que se erige como una consecuencia inevitable del mundo tal y como 

lo estamos viviendo desde hace demasiado tiempo. Es una nube en los pulmones, un 

enjambre de metal oxidado, es un barco lleno de esclavos que se fue93. 

Las personas que hoy aquí viven provienen de un “terror [que] no es lo mismo que 

la violencia; es, más bien, la forma de Gobierno que llega a existir cuando la violencia, 

tras haber destruido todo poder, no abdica sino que, por el contrario, sigue ejerciendo un 

completo control” (Arendt, 1970). Aquella guerra de 27 años, que fue una continuidad de 

la violencia vivida de la era colonial. Familias enteras se desintegraron, huyeron de sus 

hogares y formaron barrios polvorientos cuyos techos continúan siendo de chapa 

cincuenta años después94: los musseques; zonas residenciales precarias e inaccesibles 

que persisten en los centros de las ciudades. Aquel partido revolucionario que no abdica 

sino que, por el contrario, sigue ejerciendo un completo control. 

No le dedico atención a la violencia absorbida por el pueblo angoleño porque sea 

lo único que tiene. Tiene gente hermosa, que danza, que ríe, que ora, que se inspira tanto 

de la vida. Tiene magia, toda la magia que no consiguieron llevarse, ni aquéllos ni éstos 

que hoy gobiernan. Le dedico este tramo a la condición de la violencia porque ha sido la 

consecuencia histórica que se ha hecho carne en cada intento, interacción y dirección de 

este proceso. Porque ha sido un factor inevitable a tener en cuenta en el método. 

No hay palabras para descifrar la incipiente idea que me hago de la violencia que 

permanece en lo más profundo de la piel de este pueblo que hoy me acoge. (Bitácora, 

2025) 

 

                                                             
93      6 millones de personas fueron secuestradas de su tierra a través del puerto de lo que hoy es Luanda con el 
fenómeno de la esclavitud africana. 
94 Este año se celebran los 50 años de independencia en un país cuyas gentes aún viven en la pobreza, que carece 
radicalmente de infraestructuras y es arrasada por enfermedades que podrían ser controladas con un mínimo acceso 
a saneamiento y agua potable, como el cólera. 



 
64 

 

 
 

4.2 Translucidez  

Entonces, ¿de qué manera aterrizar, qué camino seguir para subvertir esta condición jerárquica 

sostenida entre las identidades?, ¿cómo transcender la cosmovisión binarista que las separa en 

cultura colonizadora y cultura subalternx para encontrar alianzas en nuestras luchas colectivas 

desde las “diferencias compartidas” (Avtar Brah, 1996) en un afán subversivo y emancipador, y 

en rechazo del odio?, ¿y cómo hacerlo, además, desde una investigación artística alojada en el 

privilegiado por excelencia, plano académico sin ocupar espacios, discursos y luchas que 

efectivamente acuerpan sujetxs otrxs? 

En una primera fase, se buscó intensamente la colectivización del proceso. Mis notas en aquel 

entonces escriben: 

Tendrá lugar desde los diversos prismas en lo que a creación documental se refiere: 

desde la preproducción, la creación de material, hasta la edición a través de fórmulas 

participativas -la participación de las personas en la construcción del guión y el relato-, 

afectivas –dándole tiempo a las relaciones y estableciendo el cuidado en el centro, 

muchas se están convirtiendo en amigas-, desobedientes –siempre irán primero las 

personas a las exigencias en sí mismas del proyecto- o realizar un filme que sólo fuese 

útil a la creación de pensamiento y experimentación sobre la otredad pero en circuitos 

blancos y privilegiados –esto es, que sea un documento experimental que sirva a las 

compañeras y sus luchas, que no se desvincule en ningún momento de su objetivo 

aunque, y gracias a, la experimentación artística-. (Bitácora, 2025) 

Y, para comenzar el proceso, debemos primero escuchar qué buscan, qué desean, ante qué 

sienten rabia lxs compañerxs angoleñas, aún desconocidas. Se pueden ubicar en los 

movimientos feministas y de disidencias de sexo y género en África una enorme voluntad por 

tomar agencia, por contar la historia propia. Tienen claro, después de siglos de explotación 

epistémica, que la lucha es en el campo de la identidad.  

En el texto de la “Carta de Principios Feministas para las Feministas Africanas”, realizada en el 

Fórum Feminista Africano entre el 15 y el 19 de Noviembre de 2006 en Acra, Gana [Anexo 7], la 

identidad es nuclear. Esta carta nace con la intención de “ayudar a definir y afirmar [su] 

compromiso con los principios feministas, y que orientará el análisis y la práctica”95 (p.4) con el 

fin de desmantelar el patriarcado en todas sus formas en el continente. Insisten en afirmarse 

desde un punto de vista incluyente, en el que el apoyo y la solidaridad entre las diversas mujeres 

es la prioridad ante la opresión patriarcal.  

En el mismo documento, se puede observar que no hay feminismo enunciado desde este 

continente que no sea decolonial, ya que las luchas de este colectivo están intrínsecamente 

ligadas al pasado del mismo –contextos pre-coloniales, esclavitud, colonización, luchas de 

liberación, neocolonialismo, globalización, etc. 

En este posicionamiento, el lugar de enunciación es crucial y bebe de la memoria propia, 

concretamente las memorias de las mujeres africanas invisibilizadas:  

                                                             
95 T. L. (traducción libre) del original en portugués. 



 
65 

 

 
 

Al invocar la memoria de estas mujeres cuyos nombres rara vez aparecen registrados en 

los libros de historia, insistimos en que la afirmación de que el feminismo fue importado 

de Occidente a África es una profunda ofensa. Reivindicamos y afirmamos la larga y rica 

tradición de resistencia de las mujeres africanas frente al patriarcado en África. De ahora 

en adelante, reclamamos el derecho a teorizar por nosotras mismas, escribir para 

nosotras mismas, formular estrategias para nosotras mismas y hablar por nosotras 

mismas como feministas africanas.96 (Carta de Principios Feministas para las Feministas 

Africanas, 2006, p. 12) 

Está claro. Por nós mesmas97. A lo largo del proceso, no se han encontrado posturas diferentes 

a esta urgencia en términos de agencia, similares a las posturas LGTBIQA+. Estas son 

radicalmente situadas, centradas en (re)valorizar la historia propia y luchar desde territorio para 

abrir posibilidades. Una de las premisas que se han encontrado como central, es la de: 

Reclamar y compartir nuestras historias —pasado y presente—. Nuestras realidades 

vividas, nuestras contribuciones a la sociedad y nuestras esperanzas para el futuro; 

trabajar no solo en nuestro fortalecimiento personal, sino también en el de nuestras 

organizaciones, construyendo alianzas basadas en principios y contribuyendo 

activamente a la REVOLUCIÓN.98 (Manifesto Africano LGBTI, s.f., p. 7)  

 

 

Fig 17. Manifesto Africano LGBTI, s.f., p. 1. [Fanzine]. 

 

                                                             
96 T. L. (traducción libre) del original en portugués. 
97 Del texto original “Doravante reivindicamos o direito à teorizar, por nós mesmas, escrever para nós mesmas, formular 
estratégias para nós mesmas e falar por nós mesmas como feministas africanas”. 
98 Traducción similar a la anterior. 



 
66 

 

 
 

 

Fig 18. Manifesto Africano LGBTI, s.f., p. 5. [Fanzine]. 

 

Se puede comprobar, con gran agrado, que la urgencia por la toma de agencia es un hecho. 

Queda ver cuál podría ser el puente de colaboración. ¿Hay alguna manera real de introducirme 

en una práctica de toma de agencia epistémica y con efectos en el archivo en la lucha que ya 

está teniendo lugar en el territorio? 

Desde el inicio, el tono de la investigación quiso ser colaborativo, horizontal, de escucha, 

siguiendo lo que Mirzoeff (2011) identificó como la diferencia entre separación y democracia, 

dentro de las estrategias contravisuales. En ellas, se habla de garantizar la participación de los 

sujetos que no han sido partícipes de las narrativas visuales o que han sido visualmente distintos 

o invisibilizados. 

Pero la manera en la que este autor presenta la contravisualidad es desde un lugar de poder que 

invita a un sujetx subalternx a participar en la narrativa de la historia. Lo interesante de este 

proceso ha sido la inversión de la problemática: ¿se me permitía a mí la participación en sus 

luchas a través de una oferta de medios técnicos, conocimientos artísticos y tiempo? ¿podía 

alinearme con sus intentos a través de una metodología artivista, centrada en una modificación 

radical del statu quo? 

 

4.2.1 Conocerlas. Hacia la colectivización 

Tras algunas pesquisas este primer mes de febrero (llegué a finales de enero a Luanda), se 

ubican las rrss de la principal organización: Íris Angola. Para nuestra sorpresa, había organizada 

para el día 22 de febrero manifestación pacífica por un tal Carlos Fernandes a un año de 

cumplirse el primer aniversario desde su falta.  



 
67 

 

 
 

Llegó el día de conocerlas.   

Era sábado, el calor era abrasador. Había visto en Instagram que habría una 

marcha pacífica en memoria de Carlos Fernandes, un líder LGTBIQA+ encontrado muerto 

en su casa hacía justo un año99. Llegué buscando la zona en la que habían quedado, con 

mucha incertidumbre de qué podría yo aportar a aquellas personas que aún no conocía. 

Encontrarlas no fue difícil, pese a que fuera mi primera vez en aquel lugar de la ciudad y 

en Luanda todo se encuentre mediante referencias.100  

Llegué en el momento más caótico; un par de policías de paisano ya habían 

disuelto la reunión a través de amenazas, y el grupo estaba entre dispersarse, dolido de 

nuevo, o quedarse y exponerse a alguna bala perdida. En esa posibilidad, llegué yo.  

Me metieron en un coche –las activistas que aún desconocía-, daba igual que 

fuera nueva, o blanca. Me fui con ellas, dejando detrás de nosotras una interrogación. 

Nos deslocalizamos y dividimos en muy pocos minutos; unas en la iglesia, otras en la 

plaza, otras directamente ya se habían ido a la playa. Se notaba que no era la primera 

vez para ellas. 

Yo estaba completamente en shock; mi referencia más hostil en términos de 

manifestación por los derechos LGTBIQA+ en el espacio público habían sido un puñado 

de fachos interpelándonos, o personas fundamentalistas religiosas que no se les ocurrió 

otra cosa que ir a las orillas de la manifestación a propagar la palabra de Dios101.  

Ese día nos conocimos, y, tras contarles mi disponibilidad y ganas para trabajar 

hacia una propuesta audiovisual pensada desde y con ellas, me abrieron poco a poco sus 

organizaciones, sus nombres y sus historias. Así, poco a poco, a través de diversas 

reuniones, fui comprendiendo cada colectivo y lugar de enunciación. (Bitácora, 2025) 

A continuación, se detalla cada instante en el que conocimos a cada colectivo. La escritura se 

sostiene con el formato de la autoetnografía, a fin de poder dar cabida a aquellas impresiones. 

La información práctica –objetivos, integrantes, etc.- de los colectivos se encuentra en Anexos 

[Anexo 8].  

Toda esta interacción se llevó a cabo durante los meses de marzo y abril. La metodología se 

abrió gracias a Luísa Mayala, que, como narra el anterior fragmento del diario de campo, fue 

quien decidió comprometerse con el rol de guía y comunicante. Pese a sus buenas intenciones, 

las interacciones durante el primer mes fueron realmente complejas, debido a una falta de 

respuesta por su parte. Finalmente, conseguimos concretar la primera reunión entre mediados y 

finales de marzo, justo en el punto que la investigación casi toma otro rumbo por la falta de 

respuestas.  

                                                             
99 Nota de prensa. 
100 En Luanda no es posible encontrar nada con el nombre de la calle y el número; los lugares se reconocen mediante 
referencias contextuales a las que sólo los locales o las personas que ya llevan viviendo un tiempo aquí acceden. 
101 Experiencia vivida en El Salvador en 2024; en un contexto en que la alegría de la manifestación sobrevive a la 
dictadura mediática, y radicalmente en peligro tras la reelección inconstitucional de Nayib Bukele. 

https://www.rfi.fr/pt/%C3%A1frica-lus%C3%B3fona/20240228-angola-morte-de-dirigente-de-associa%C3%A7%C3%A3o-lgbt-cria-consterna%C3%A7%C3%A3o


 
68 

 

 
 

Mis opciones en este punto para dirigir la investigación y acción artística radicaban, por una parte 

y siguiendo mi trayectoria de artista urbana, en la propuesta de un mural contra-histórico que 

plasmase la imagen e historia de Carlos, siguiendo lo que Ana María Cuesta León, desde el 

colectivo Dexpierte y Directora del Centro de Memoria, Paz y Reconciliación de Bogotá102 

defendió como “un vehículo de la memoria, que abre la posibilidad de discutir, de debatir, de abrir 

esos escenarios de disputa […] tremendamente valiosos en el espacio público”103. 

La otra opción que contemplaba fue la de continuar con la experiencia audiovisual centrada en 

las luchas por los movimientos civiles del pasado año, y servir con un documento al registro de 

sus prácticas, realidades y contextos. Esta segunda opción fue contemplada desde su 

potencialidad de ser un soporte visual internacional. Como ya se ha dicho anteriormente, los 

colectivos de los países como Angola suelen ser sostenidos únicamente por instituciones y ONGs 

internacionales, mientras que los gobiernos internos a menudo ignoran o imposibilitan la 

organización. Escoger la opción de hacer un documental con ellxs obedecía a la práctica artivista 

de escoger una contribución táctica según las demandas organizativas. 

 

- Queer People 

Revista digital e independiente fundada en octubre de 2020 e identificada como LGBTQIAP+. 

Gestionada por un equipo de cuatro personas, su objetivo es visibilizar los logros del colectivo 

desde el empoderamiento económico y combatiendo el estigma; a través de la promoción de 

referentes fuera de los roles feminizados o del trabajo sexual. Publica contenidos mensuales 

sobre historia, memoria africana y luchas regionales desde una perspectiva crítica de género.  

Ya era marzo. Recuerdo la primera reunión; estábamos David Kanga, Allone Kandongo, 

Luísa Mayala y yo. Tras una hora conociéndonos, hablando del colectivo, de Angola, 

colonialidad histórica y de sus repercusiones directas en el colectivo, escogí esa primera 

reunión como cruce de caminos: ¿mural o documental? 

Tras una larga conversación acerca de las posibilidades que ofrecía el soporte 

documental en el ámbito de la divulgación internacional de las injusticias internas, optaron 

por esta segunda opción. Así, habíamos decidido la forma. Faltaba el contenido. Las 

semanas siguientes las estuve conociendo, siguiendo el hilo de las referencias que ellas 

mismas me daban y apuntando lo que desde los colectivos organizados deseaban 

retransmitir en un posible producto audiovisual. En general, la mayoría de ellxs buscaban 

divulgación de las medidas y acciones reales que realizan en territorio. (Bitácora, 2025) 

 

                                                             
102 Recientemente fallecida por las fallas en el sistema de salud excluyente y capitalista que impera en Colombia. DEP, 
Ana. Allí, tuve la suerte de trabajar mano a mano con el colectivo. 
103 Enunciación recuperada de las rrss del colectivo. 



 
69 

 

 
 

 

Fig. 19. David Kanga, Allone Kandongo y Luísa Mayala en la puerta de Queer People, después de nuestra 

primera reunión juntas. 2025. [Foto]. 

 

- Arquivo de Identidade Angolano (AIA) 

El Aquivo de Identidade Angolano (AIA) es una asociación feminista fundada en 2017 por 

mujeres LBTIQ+, orientada a la producción de contenidos sobre género y sexualidad desde 

perspectiva decolonial y contraarchivística. Legalmente recistrada en 2021 como Asociación para 

la Defensa de las Mujeres y los Pueblos, su misión es promover los derechos y la visibilidad de 

las mujeres LBTIQ+ en Angola. 

Conocí a Líria de Castro104 una tarde-noche en el Doc Luanda, organizado por el 

Instituto Camões en Angola (brazo de la Cooperación Cultural Portuguesa). Le hablé 

brevemente del proyecto y decidimos agendar una cita más tranquila para vernos. 

Esa siguiente reunión no tardó en llegar, pese a la ausencia de tiempos por parte 

de Líria. Cuando nos conocimos, estaba durmiendo una media de cinco horas diarias. La 

conversación con ella fue siempre amigable e inspiradora. Es una mujer inteligente, 

magnética, con un manejo del discurso exquisito en el que no olvida la accesibilidad y la 

humanidad. Hablamos durante horas de cambiar el mundo, de decolonialidad y de cómo 

hacerla efectiva, del archivo como soporte político para narrar historias desde sujetxs cuir 

angoleños y desde el más inmediato presente. Me apasionó escucharle hablar sobre el 

archivo, que para ellxs es, sin lugar a dudas, la base ideológica de su militancia. Poco a 

poco conocí a las demás, a Rock, la parte jurídica, y a las otras chicas que manejan el 

Cúbico (Judith, Elisa…), así como a Pamina Sebastião, co-fundadora del proyecto pero 

en el que ya no jugaba un papel activo. 

                                                             
104 La directora de AIA. 



 
70 

 

 
 

He leído numerosos libros publicados por ellas, desde el “Manifiesto Africano 

LGBTI” o el ya citado “Como Você Gosta”. Este último narra las historias de numerosas 

personas de la comunidad en el territorio africano. 

Las interacciones con las chicas de la AIA, así como con en Cúbico son continuas, 

ya que son un agente activo en la organización de eventos de la comunidad en Luanda, 

gracias al hecho de contar con una casa. 

Actualmente, están en un punto muy interesante de reflexión en lo que respecta a 

sus archivos. Están planeando una exposición de todos ellos, así como de su activismo 

con el trato y manejo de los mismos. Por lo mismo, no se han mostrado a nivel colectivo 

tan abiertas a colaborar cediendo sus materiales, puesto que ellas mismas ya están 

trabajando en ello en un ímpetu similar al que yo les proponía –es decir, la perspectiva 

decolonial-. (Bitácora, 2025) 

 

 

Fig. 20. Una de las varias actividades a las que he asistido en el Cúbico. 2025. [Foto]. 

Nota: En esta, se debatía el posible impacto de la extrema derecha a nivel mundial sobre los 

movimientos LGTBIQA+ en Angola. 

 

- Associação Angolana de Trabalhadoras do Sexo (ATSA)  

ATSA es una organización que promueve los derechos de las trabajadoras sexuales, incidiendo 

en ámbitos de gobernanza, legislacio´n, políticas públicas y percepción social, con el objetivo de 

mejorar sus condiciones laborales y de vida. Dirigida por Mel Oliveira, trabaja esencialmente con 

mujeres y personas LGTBIQA+. En Angola, el trabajo sexual no está penalizado, pero carece de 

reconocimiento legal y de políticas públicas que aborden la violencia estructural que afecta al 

colectivo.  



 
71 

 

 
 

Me reuní con Luísa Mayala y Mel Oliveira una tarde en la Ilha. Tras las 

presentaciones cordiales, las invité a cerveza. Mel es una mujer seria, muy ocupada, va 

al grano. Nos caímos bien, y se permitió dejar pasar las horas hablando de resistencias 

al patriarcado blanco encarnadas por las antiguas reinas regionales: invocamos a la la 

Reina Njinga Mbandi, a la Reina Tchingombe o a la Reina Lweji a Nkonde entre tragos y 

risas. 

Me habló de la organización y de sus compañeras, de los brazos en los que 

trabajan activamente. Criticamos ampliamente el género, estábamos de acuerdo en la 

necesidad de divulgarlo como un elemento occidental. Se mostró animada a participar, y 

en todo momento me guió con maneras concretas de hacerlo posible. Me habló de Carlos, 

eran realmente amigxs. 

Unas semanas después, fuimos a la playa con Judith (AIA). Me contaba que era 

la primera vez que iba a la playa desde hacía un año. La anterior, había sido con Carlos. 

(Bitácora, 2025) 

 

 

                       Fig. 21. Mel Oliveira y Luísa Mayala en nuestra primera reunión juntas. 2025. [Foto]. 

 

- Movimento Eu Sou Trans (MESTA) 

“Eu sou Trans” es un movimiento que tiene como objetivo concientizar e informar a la sociedad 

angoleña sobre la comunidad trans, y los desafíos que la misma enfrenta. Es un movimiento 

activo desde el año 2019. La directora es Imanni da Silva, que generó la organización ideándola 

como un movimiento, como una ola de transformación. 

Con Imanni el tiempo pasa rápido. Comienza escuchándome atenta. Sus años de 

experiencia la delatan: quizás demasiados proyectos oportunistas se han cruzado esos ojos. 



 
72 

 

 
 

De hecho, me habla de uno: en el 2018 tuvo que ver un documental en el que ella misma 

aparecía al lado de su deadname o un tratamiento similar entre lo trans y lo gay. 

Definitivamente una explotación de mineral. 

Una vez le cuento mis razones, mis ganas y mi visión, se abre poco a poco como una flor. 

Estoy identificando que esta es la mejor parte del proyecto, aún empezando. Es el proceso 

en el que la confianza nace, y mi compromiso nace a su vez como una respuesta amorosa, 

no como una necesidad de cumplir plazos radicados en otro continente. 

(…) 

Durante la conversación y aún previa al brainstorming colectivo que tendrá lugar, se le 

ocurren ideas valiosas que me comparte. Sobre todo, ve necesario dar visibilidad a la acción 

de los colectivos, ya que es la principal información a divulgar e infelizmente suele ser la que 

primero se cuela por el desagüe de la desinformación. Colectivos queer, suelen sonar sus 

nombres. Personas que los componen, también. Pero, ¿a qué le dedican sus días? ¿qué 

actividades concretas piensan, cuidan, sostienen y promueven? Me propone la importancia 

de dar visibilidad al impacto de estas actividades.  

¿Qué ocurre con un podcast, qué corazones mueve, a dónde llega? 

Sumida en el mundo de las ideas, toco tierra de repente. La necesidad principal es 

divulgar información y aportar visibilidad. Además de construcciones decoloniales de la 

imagen, lo vital y estratégico ahora es pensar qué información es prioritaria en términos de 

divulgación y dirigir la visibilidad hacia los actos concretos que las compas realizan día a día. 

(Bitácora, 2025) 

 

- Associação Íris Angola 

Íris Angola es una organización no gubernamental angoleña, activa desde 2013, dedicada a la 

promoción de la ciudadanía y los derechos humanos de la comunidad LGTBIQA+ en Angola. Su 

labor se fundamenta en los principios de igualdad de género, inclusión y defensa de los derechos 

de las minorías sexuales y de género, con especial énfasis en el acceso a la salud, la integridad 

física, la justicia y la identidad.  

IRIS es la primera organización civil por los derechos LGTBIQA+ en territorio 

angoleño y fundada por Carlos Fernandes, por lo que la investigación nació con el hecho 

de conocer su existencia. A la mayoría de ellas las conocí el día de la manifestación de 

febrero. Los cuidados que desplegaron hacia mí, apenas sin conocerme y en un contexto 

tan delicado, fueron admirables, y siempre les estaré agradecida.  

Es un grupo amplísimo, con una plantilla que oscila de los 25 a 40 trabajadorxs, 

así como una media de 15 voluntarios. Hacen un gran trabajo en términos de divulgación, 

la promoción de sus programas en las Redes Sociales es realmente representativa y 

necesaria. El día que me invitaron a su oficina, pude ver de primera mano cómo filmaban 

una entrevista con una psicóloga y hablaban de temas tan importantes como lo son; salud 



 
73 

 

 
 

mental, estigma promocionado por las familias o la divulgación de que efectivamente la 

diversidad sexual o de género no son enfermedades mentales. Hubo un momento 

particularmente impactante, cuando leyeron cartas anónimas expresamente dirigidas a la 

profesional entrevistada. Una de ellas, problematizaba en primera persona intentos 

suicidas y pedía ayuda en directo. 

Tienen un trabajo amplísimo y realmente interesante en la formación de 

profesionales de salud sobre cuestiones de género y diversidad sexual, así como también 

han conseguido posibilitar el acceso de la comunidad a la Clínica de Rangel. Íris es la 

única asociación con alcance en las provincias; en total están presentes en 9 de 18. 

Me reuní con Austin Gil, actual director de la organización, y Sander Costa. Me 

explicaron ampliamente la organización, así como también compartieron lo que desde su 

criterio sentían que se debería trasladar al público. Es la única organización con acción 

en las provincias, y me invitaron a conocerlas. Hablamos, como ya se estaba convirtiendo 

en costumbre, de la necesidad de divulgar las acciones que realiza la organización, así 

como de la necesidad de narrar el género como un dispositivo colonial.  

Se han mostrado interesadas ante colaboraciones, y han estado, asimismo, 

siempre abiertas para hablar de la figura de Carlos, así como de hacerme accesible sus 

fotografías para fines documentales. (Bitácora, 2025) 

 

 

Fig. 22. Preparativos del Programa TV Iris. 2025. [Foto]. 

Nota: Aquel día, conversaron con una psicóloga sobre salud mental, además de desmontar mitos ligados a 

la condición patologizante de pertenecer a la comunidad. 

 

- Rompe 



 
74 

 

 
 

El colectivo Rompe se encuentra en Chicala II, un musseque en una zona codiciada de la ciudad, 

en el brazo de tierra que aún le pertenece al continente y que conecta con la Ilha de Luanda, al 

borde del Atlántico. Será demolido en un planeamiento de la ciudad de aquí a pocos años, y en 

su lugar se construirán rascacielos y viviendas de lujo, inalcanzables para la mayoría. Es un 

colectivo fundado por Pamina Sebastião105, y que trabaja por poner las artes en servicio de la 

transformación social, haciendo especial hincapié a las perspectivas decolonale y cuir.  

Es un espacio en el que tienen lugar residencias artísticas, así como aulas para niñxs de la calle. 

Tiene abierta a la disposición del público una biblioteca rica en conceptos decoloniales y 

artísticos, y una sala de cine en la que siempre están proyectando películas africanas. Es un 

espacio seguro para el colectivo y sus eventos, así como también un lugar abierto para artistas 

que no tienen dónde trabajar. 

Después de la negativa de participar por parte de Pamina, me propone igualmente visitar 

la casa, diciéndome que “las puertas, junto con lx compañerxs, están abiertxs para mí”. 

Voy unos días después, y quedo maravillada. Al juntar activismo y arte en un espacio 

seguro para la comunidad, es para mí un espacio perfecto. Le cuento las ideas y el 

proyecto a algunas personas gestoras que están allí, y me animan a enviar un correo 

electrónico para entrar en detalles en la propuesta. 

Tras esto, siempre se han mostrado abiertxs a pensar y generar la narrativa de un posible 

proyecto documental. Son personas muy interesantes en términos artísticos u 

organizativos, siendo muchxs de ellos artistas: poetas, pintores, curadores o escultores. 

Las conversaciones que he tenido con ellxs en futuros encuentros en eventos artísticos 

han sido siempre muy ricas, comentando las obras que veíamos o preguntándonos cómo 

estaba nuestra vida en la correría de Luanda. Son personas con las que deseo seguir 

conectada, y después de esta primera fase de investigación en la que mi rol ha sido una 

coordinación hacia unos fines muy concretos, me gustaría una interacción más libre y 

experimental con estos grupos. 

 

- Derechos Humanos Intersexo Angola (DHIA) 

Derechos humanos Intersexo Angola (DHIA) es una organización no gubernamental din ánimo 

de lucro que trabaja por la promoción de los derechos y la inclusión social de las personas 

intersexuales en Angola. Fundada por Boomer Matheus y animade por su experiencia ante el 

estigma, su labor se centra en la educación, la lucha contra el estigma y la construcción de una 

sociedad más inclusiva y libre de prejuicios.  

Conozco a Matheus en un acto institucional el día anterior a la fecha de la reunión 

colectiva, a finales de abril, y le propongo atropelladamente que venga. Me encanta su 

valentía en acuerpar una de las siglas más ambigüas hacia el público general por 

                                                             
105 En esta Web se puede acceder a Qualé entendemento, trabajo que oscila entre la investigación y videoarte de la 
artista, pionera en exploraciones cuir en Angola. 

https://princeclausfund.nl/awardees/pamina-sebastiao


 
75 

 

 
 

excelencia de la comunidad. Su presencia es suave, sus ojos escuchan profundamente. 

Parece una persona realmente tímida. 

Hace el esfuerzo de venir al día siguiente, teniendo en cuenta la dificultad del 

transporte en Luanda y la poca planificación hacia la cita o la breve explicación del 

proyecto, cosa que le agradezco profundamente. Nuestras interacciones no han sido 

muchas, además de la primera reunión colectiva, pero espero conocerle más estos 

meses. (Bitácora, 2025) 

 

 

Fig. 23. Boomer Matheus en el acto DIÁLOGOS INTERSECTORIALES SOBRE DERECHOS Y SALUD SEXUAL Y 

REPRODUCTIVA, VIOLENCIA BASADA EN EL GÉNERO Y OGE SENSIBLE AL GÉNERO. 24 de Abril de 2025. 

[Foto]. 

 

- Algunas personas 

El proceso que se alarga hasta el día de hoy, ha estado repleto y nutrido por cantidad de personas 

diferentes, activistas o no, pertenecientes a la comunidad o no, que siempre han opinado, 

aportado u opinado cuando lo he necesitado. Tras los términos expuestos quizás se puede 

empezar a comprender que los códigos de socialización, organización e interacción aquí son 

otros106. Alguna de ellas está retratada en Anexos [Anexo 9]. Aún así, nos gustaría recalcar la 

conversación con Pamina Sebastião en este punto, que se establece como la única negativa en 

el actual proceso de investigación, con unas razones realmente representativas de lo que es una 

de las posiciones dentro del movimiento a nivel angoleño. 

Hubo personas animadas, hubo personas a las que nunca les supe transmitir la idea, 

hubo personas que directamente decidieron no participar. Ese fue el caso de Pamina 

                                                             
106 Muy diferentes a los latinoamericanos, a los que ya estaba cómodamente acostumbrada. 



 
76 

 

 
 

Sebastião, una de las principales figuras en Luanda en lo que se refiere a activismo 

LGTBIQA+ y arte, que a través de una llamada telefónica me confesó su hartazgo de la 

participación con grupos blancos, debido a procesos nada cuidadosos del pasado en el 

que los grupos invitados cometieron extractivismo epistémico. Me contó que su posición 

a partir de ese momento se alineaba más con apoyos a iniciativas de personas del 

colectivo locales. Quedé muy inspirada ante su sinceridad y me sirvió mucho para 

reflexionar sobre los lugares de enunciación y mi rol en este intento.  

También fue ella la que me dio la negativa en el acceso al material de archivo de la AIA107, 

al estar ellas ya trabajando en la construcción de la narrativa propia. (Bitácora, 2025) 

 

4.2.2 La propuesta. Figura de Carlos Fernandes 

Finalmente, como conclusión a todo lo hablado, surge la imagen de Carlos. Le 

confieso que ha sido una figura que ha llegado anteriormente a mí, y le pregunto sobre la 

posibilidad de que sea central en nuestra historia visual. Me responde con un sí 

tremendamente natural, contándome de aquel fatídico y angustioso día.  

Carlos fue una persona muy reconocida en los activismos de aquí, contribuyó a 

muchos avances para el colectivo (Hospital de Rangel) y se convirtió en una figura de 

referencia muy respetada (cota) para muchas. El alcance en su vida como activista, como 

artista y el dolor que deja su partida injusta y sin reparar, la convierten en una persona 

muy representativa para hablar del movimiento. Es posible generar paralelismos entre la 

vida de Carlos y los avances en términos de ddhh en Angola. Hablar de su vida alcanza 

para hablar de un período muy importante de la historia de Angola. (Bitácora, 2025. 

Conversación con Imanni da Silva) 

Esta primera etapa de reconocimiento estuvo marcada por la presencia de la figura de Carlos 

Fernandes. Él fue un cota108 del movimiento LQTBIQA+ angoleño encontrado asesinado en su 

apartamento un año atrás y la razón por la que las conocí. Asimismo, era una persona con doble 

nacionalidad ya que poseía también la portuguesa, pero prefirió quedarse en Angola pese a lo 

complejo de la existencia aquí –comprobable en un final como el que tuvo-. Lo tenía todo para 

descansar, para irse a una nueva vida. Pero decidió quedarse, guiando e inspirando a estas 

nuevas generaciones que tomaron las riendas.  

Además de ello, también era artista. Hay un trabajo fotográfico en concreto, expuesto en la oficina 

de Iris, que resulta clave para este proyecto, pues en algún punto pareció ser la trama estética 

de la narrativa. La serie “Veja Alén do teu Preconceito” retrata a varios de sus colegas y activistas 

–la mayoría los he conocido- en diferentes lugares de la ciudad o sobre fondos oscuros, 

iluminados por luces. 

                                                             
107 Aquí el acceso quería ser compartido, colectivo y a través del proceso horizontal expuesto y que igualmente le 
compartí a ellx.  
108 Expresión utilizada en Angola como muestra de respeto ante los mayores, por considerárseles más sabios y 
expertos acerca de la experiencia humana. 



 
77 

 

 
 

 

Fig. 24. Carlos Fernandes. (2022). Veja Alén do teu Preconceito. [Serie fotográfica]. Recuperado de la Web. 

 

Esta figura surgió para encontrarme con su gente, y además reunía todos los elementos 

sobre los que yo identificaba necesario hablar: historia del activismo LGTBIQA+ en 

Angola, una propuesta artística sobre la que sostener la historia, su condición de doble 

nacionalidad –este hecho servía también para hablar de lxs que no tienen acceso a ello, 

de la migración, de la relación colonial… - y el abrupto final. Nunca contemplé su muerte 

como un elemento morboso, sino que a través de la misma, leí la potencia unificadora en 

los colectivos angoleños. ¿De qué mejor manera unir a personas LGTBIQA+ diversas 

entre ellas, con proyectos alineados pero independientes, que a través del dolor de una 

falta y de una inspiración ante una figura que comparten? (Bitácora, 2025) 

Durante esta etapa, la investigación fue una rica fuente de diversas preguntas a nivel contravisual 

–todas las que la muerte sugiere-. ¿Cómo se filma en códigos angolanos la ausencia, el vacío?, 

¿cómo escribimos la historia de quien ya no está? 

Carlos hoy permanece mudo, pero habla en sus obras, en sus compañeras de lucha. ¿Qué 

método seguimos para representar un cuerpo no-presente?, ¿cómo representamos su lucha, 

pero sin acaparar las luchas, sin centralizar el filme en su figura? 

Las preguntas coincidían con los tiempos; cada vez quedaban menos días para la primera 

reunión colectiva, y en el proceso creativo, tras la recogida de material empírico de esos dos 

últimos meses, comenzaba a tomar forma. Luanda era contemplada, asimismo, como ese fondo 

vivo ya reflexionado para la propuesta de narrativa. La reflexión comenzaba a transitar desde la 

oscuridad hacia la luz, desde el espacio íntimo con un fondo oscuro al exterior, al espacio público, 

al activismo. En este punto, se comienza a trabajar en una propuesta [Anexo 10], a fin de 

presentarle un primer esbozo a las partes interesadas; sobre la que comenzar a trabajar de 

manera colectiva.  

Dicha propuesta, e inspirada en la obra de Carlos, dividía la narrativa en tres instancias; la 

primera, correspondía al “Interno. Yo/Raíz”, que pretendía representar “procesos personales 

https://artsandculture.google.com/story/queer-angola-mlds-museu-lusofono-da-diversidade-sexual/rQXhq4eOY0NKBw?hl=pt-BR


 
78 

 

 
 

LGTBIQA+ habitados en África Austral y concretamente en Angola” (Proposta Documentário, 

2025, p.6), con una temporalidad emplazada en un pasado pre-colonial, y cuyos temas 

transitaban desde la familia, hasta la religión, o repercusiones de no asumirse. Esta parte sería 

la propia para profundizar discursiva y simbólicamente en el género en términos no occidentales.  

Era seguida por la siguiente fase, “El punto intermedio – el Yo compartido”, inspirada por una 

fotografía de la serie en la que la figura principal se asoma a un balcón. La gradación intermedia 

entre la translucidez y la opacidad, así como la conversación con Pello Maudo por videollamada 

a través de la cual surge toda esta idea, establecieron la existencia de un punto intermedio para 

transitar del Yo al Nosotrxs. Esta parte querría hablar sobre “historia del movimiento de derechos 

civiles, y específicamente por los derechos y la asociación LGTBIQA+ en Angola. Después de 

reunirme, busco personas afines y las encuentro. Puedo hablar sobre dignidad, sobre el grupo, 

sobre la necesidad de asociarse, sobre la amistad” (Proposta Documentário, 2025, p.8). 

Se cierra la propuesta de la narrativa com un espacio exterior, diáfano, en el que la translucidez 

es la norma y alude al encuentro con la realidad. Era una parte con la que insertar la función 

artivista del documental, ya que planteaba representar más profundamente a las asociaciones, 

sus líneas de acción, motivaciones, objetivos y retos a seguir; en un planeamento similar al 

puesto en práctica em Latinoamérica el año anterior; sólo que en esta ocasión el retrato sería 

diverso. Varias organizaciones, rostros y colectivos querían ser lxs integrants de esta parte, así 

como de las resistências en las províncias. Por último, esta parte incluía la opción del futuro; sus 

especulaciones y retos, así como sus esperanzas. 

Esta diversidad conseguía ser unificada por la figura de Carlos; figura de cierre de la propuesta. 

Toda la narrativa desplegada decidía cerrar con la historia de Carlos, así como la de su muerte, 

en una intención de: 

– El cierre con la ausencia de Carlos persigue una cristalización y un cierre no esperado 

de un relato colectivo. Decidir representar eso al final activa un shock que sirve como una 

toma de conciencia directa y efectiva, alejada de una perspectiva derrotista. 

– Recuperar la figura de Carlos responde a una necesidad de hacer memoria histórica 

reciente, más allá de la ausencia del Estado en materia de memoria o incluso de justicia. Lxs 

amigxs que lo recuerdan y lo honran (y este documental como extensión de eso) actúan como 

una resistencia frente a lo que es digno de ser recordado o no según los estándares oficiales, 

y performan una contra-memoria histórica. Continuar recordándolo funciona, además de 

como un acto de memoria y dignidad, también como un acto de resistencia frente a quienes 

quisieron borrarlo de la vida y también quieren borrarlo de la memoria. Alguien no está 

verdaderamente muerto hasta que no haya nadie que lo recuerde y lo honre. (Proposta 

Documentário, 2025, p. 9) 

La propuesta cuenta con varios apuntes identificados en aquel momento sobre la muerte y su 

utilización en la propuesta documental. Además de una figura de contra-memoria ante los 

canales de información oficiales,  

            - La figura de Carlos se presentaba como un elemento unificador de historias 

individuales que querían ser dichas. La muerte quería ser presentada desde la dignidad 



 
79 

 

 
 

de quien no ha muerto realmente en el corazón de sus seres queridos, como un aliento, 

como un escupitajo ante el posible asesino y el proceso judicial oculto –y probablemente 

paralizado–. Como un golpe contra el olvido. 

 

La propuesta documental quería decir que Carlos no había muerto, que Carlos 

estaba en todas y cada una de las personas que seguían resistiendo. (Bitácora, 2025) 

 

– La muerte actúa aquí como posibilidad, como dadora de fuerza, como 

representación de que hay una lucha que no cesará, como, precisamente, una 

imposibilidad de morir. A nivel discursivo, se abren de forma infinita las posibilidades de 

representar la propia muerte: 

  - Sobre la ficción: pensar y representar la muerte según lógicas no occidentales. 

Si los movimientos políticos luchan por descolonizar la vida, los cuerpos y el deseo, 

también puede ser muy potente pensar la representación de la muerte, la partida de 

alguien desde los elementos tradicionales africanos y angoleños. Si trastocamos la forma 

occidental de observar la muerte, inevitablemente lo hacemos también con la forma de 

observar la vida. (Proposta Documentário, 2025, p. 10) 

Su muerte en el final de la propuesta cohesionaba la diversidad anteriormente expuesta, 

denunciaba un sistema violento y visibilizaba su consecuencia más drástica. Siguendo a Latifa 

Saïd (2025)109, “los documentales han de contar historias, historias fuertes, historias que 

recordar” (Workshop sobre cine documental, abril de 2025). Carlos Fernandes se presentaba 

una historia para hablar de muchas, diversas, anónimas.   

 

 

Fig. 25. Workshop sobre cine documental impartido por Latifa Saïd. Abril de 2025. Alianza Francesa. [Foto]. 

                                                             
109 Durante estos meses, asistí a un Workshop sobre cine documental en la Alianza Francesa en Luanda con Latifa 
Saïd. Cuando le conté mi idea, me animó radicalmente, y se puso a disposición para cualquier consulta. 



 
80 

 

 
 

4.3 Opacidad 

Fue entre estas invocaciones, que llegó la primera reunión con lxs representantes de los grupos 

interesados, el 25 de abril. Para obtener en la mesa la mayor diversidad de opiniones e intentar 

hacer una reflexión lo más de base posible, la propuesta fue que trajesen con ellxs las opiniones 

brindadas por las personas integrantes de sus colectivos. Para ello, hacía falta respetar los 

tiempos entre el primer contacto con la organización y esta, más colectiva. La idea era que, entre 

esos dos eventos, tuviese lugar el debate interno sobre qué era importante mencionar para cada 

grupo. 

Finalmente llegaron a la reunión, que había sido programada en mi casa. Había programado una 

primera ronda de lluvia de ideas, seguida de una muestra de la propuesta narrativa explicada en 

el capítulo anterior. 

Una de los mayores retos del proyecto surgió en este punto, cuando animé a las presentes a 

hacer una lluvia de ideas de qué sería lo cuir, para ellxs, en Angola. Yo buscaba contenidos y 

conceptos con los que llenar el concepto-caja “cuir en Angola”, desde un alineamiento politizado 

del término que había bebido de los movimientos occidentales, según el cual 

Lo que se conceptualiza desde lo queer no puede ni debe aislarse de las múltiples y 

persistentes formas de diferenciación e injusticia social [que abarcan] las complejidades 

de las dinámicas de poder, [dado que] lo queer no es externo a los legados de los 

procesos históricos coloniales, poscoloniales o neocoloniales, ni a las formas persistentes 

en que la violencia social es vivida y experimentada. (Falconi, 2014, p. 11, como se citó 

en Egaña Rojas, 2020, p. 157) 

Siguiendo esta idea, lo cuir no debe ser aislado de las múltiples formas de diferenciación y 

resistencia ante la norma, pero, ¿todas las formas de diferenciación y diferencia ante la norma, 

son cuirs?, ¿cuál es la diferencia entre una desobediencia civil y concretamente una práctica 

desobediente cuir?, ¿va ligada necesariamente al cuerpo, a la sexualidad, al deseo?  

En la reunión se pudo percibir un profundo disconsenso, una pared hermosa ante la utilización 

del término queer. Matheus (una persona intersexo) directamente dijo que no se alineaba en el 

proyecto por no sentirse acuñade dentro del término. Sentí que, directamente, ellxs no bebían en 

sus vidas presentes de esas referencias o términos.  

En este primer encuentro, y viendo que era de las personas que menos interaccionaba 

en la lluvia de ideas, le pido que por favor opine algo, si así lo desea. Me dice, para mi 

angustia, que no se veía dentro del proyecto por no sentirse proyectade dentro de 

concepciones queer. Ha sido una de las interacciones más frustrantes, puesto que con 

esta propuesta buscaba precisamente posiciones críticas ante dicha categoría occidental. 

A día de hoy, desconozco aún si ha sido falta de entendimiento por su parte o una 

explicación demasiado compleja por la mía, además de la cuestión idiomática, que 

siempre se ha mostrado como una frontera en el entendimiento, pese a la similitud de los 

idiomas portugués y español. (Bitácora, 2025) 

Entendemos en este punto que, desde el plano epistemológico, reciben el término no como una 

metodología o modo de resistencia sino como una categoría y modo de definición de la realidad 



 
81 

 

 
 

exógeno y occidental. Su identidad disidente no tiene la forma ni es contenida en un término –

más allá de que la palabra sea cuir o no-. La identidad disidente aquí está en proceso de 

(re)conocimiento colectivo, opera como una capa transversal –aquí es importante recordar la 

condición opaca de una identidad que proviene de una historia colonial tan violenta-.  

Me di cuenta que observábamos el universo que teníamos por delante desde lugares 

tremendamente diferentes. Entendí que mi mantera de acercarme a la incógnita era 

tremendamente occidental; convertir en translúcido el elemento a comprender, develar 

las capas de misterio del mismo. (Bitácora, 2025) 

Hija de Perra (2014) lo define a la perfección, cuando enuncia cómo los procesos queer 

occidentales pueden también colonizar: 

Soy una nueva mestiza latina del cono sur que nunca pretendió ser identificada 

taxonómicamente como queer y que ahora según los nuevos conocimientos, estudios y 

reflexiones que provienen desde el norte, encajo perfecto, para los teóricos de género en 

esa clasificación que me propone aquel nombre botánico para mi estrafalaria especie 

bullada como minoritaria. (Hija de Perra, Op. cit, p. 11) 

En el mismo texto, la autora cita a Slavoj Žižek cuando identifica que “habría que apoyar la acción 

política queer en la medida en que ‘metaforice’ su lucha hasta llegar (…) a minar el potencial 

mismo del capitalismo” (Žižek, 2005, p. 69, como se citó en Hija de Perra, Op. Cit. p.15). Es 

desde este punto desde el que nace la investigación, pero paradójicamente, es en el proceso de 

transcripción a través del lenguaje hacia las negociaciones con las personas que pertenecen a 

la realidad investigada donde esta posibilidad transgresora encuentra los límites de asimilación, 

debido a una identificación de los conceptos diferentes y en construcción ante unas motivaciones 

similares. Esta fisura en las alianzas proviene muy probablemente a la degradación de los 

conceptos, fruto de una “continuada transformación hacia un régimen ‘postpolítico’ tolerante y 

multicultural, [donde] el sistema capitalista es capaz de neutralizar las reivindicaciones queers, e 

integrarlas como ‘estilos de vida” (Žižek, 2005, p. 69, como se citó en Hija de Perra, Op. Cit. 

p.15). 

He aquí el principal reto del proyecto, buscar las alianzas dentro de un paisaje epistémico minado 

y en crisis de significación desde la perspectiva más destructiva pero también rico, diverso y 

propio, donde la cohesión semántica tiene otras derivas no tan obvias, translúcidas u operantes 

en una primera instancia. Se hace así realidad lo que Jota Mombaça (2024) enuncia cuando 

avanza que “la lucha de la decolonización es siempre una lucha por la abolición del punto de 

vista del colonizador y, en consecuencia, es una lucha por el fin del mundo. El fin del mundo 

como lo conocemos” (p. 54).  El mundo, tal y como lo conocemos –nombrado, concluso e 

identificado por la mente blanca- llegaba a su fin; la realidad se abre en red, las búsquedas están 

abiertas hacia adentro y la desconfianza hacia lo exógeno es una realidad. En términos activistas 

son buenas noticias, pero la investigación se deshacía en mil preguntas que buscaban otros 

métodos para conocerlas o, si quiera, para enunciarlas mejor. 

¿Cómo se radiografía la ontología de un pueblo entero, para hablar de un paso más allá de esa 

primera definición, cómo se llega a lo que no es, o a lo que fue y no le fue más permitido ser y 

por eso persiste en lo cotidiano? ¿queremos, realmente, radiografiarla? ¿debemos? 



 
82 

 

 
 

Buscar lo diverso en Angola ha sido y es el principal reto del proyecto, puesto que se desvelaba 

ante mí a la par de lo que se desvela lo oficial. Se desvela ante mí en un proceso en el que 

también se desvela para sus integrantes; a través de investigación militante ya activada por lxs 

grupos, en un proceso que tiene más que ver con la opacidad que con el desvelamiento mismo.  

La investigación se opacaba paulatinamente. Más que el develamiento de la narrativa sobre la 

que trabajar, aparecía en su lugar las consecuencias de “la posicionalidad asimétrica en el trabajo 

de producir imágenes o dar cuenta de realidades desconocidas” (Andrea Corrales, 2025, p. 138). 

En este punto y siguiendo a la autora, más que insistir en la definición, la convivencia pedía 

“detenernos por un momento en las condiciones de dicha aparición” (Butler, 2017, como se citó 

en Corrales, 2025, p. 139). 

  Y prácticamente no nos identificamos mucho como personas queer. Entonces, 

es... Es mejor escuchar un poco aquí, en el contexto general, cómo es la percepción de 

la identidad queer angolano. Antes de comentar cualquier cosa. (Fragmentos reunión) 

Y para nosotros el queer, es una palabra externa. A pesar de que no tenemos un 

nombre para identificar lo que queramos o somos, pero siempre nos expresamos con 

nuestra propia forma de ser y estar, nuestra identidad africana. (Fragmentos reunión) 

¿Será que necesitamos un término o un nombre para identificarnos? ¿No 

estaríamos entrando nuevamente en las cajas?”. (Fragmentos reunión) 

En algunos países de Europa no hay tanta diversidad como en África. Por 

ejemplo, Portugal habla portugués y es portugués de toda la región. Lo que cambia es la 

fonética, la tonalidad y cómo las articulaciones de las palabras no salen. Pero sigue 

siendo portugués en Puerto Rico, en Lisboa, en el Golfo, pero en Angola hay personas 

que no saben hablar portugués. En el norte hay Kikongo, Kimbundo, Kumbundo, 

Guayama. ¿Será que necesitamos tener una terminología?, ¿por qué cada región no 

puede elegir por su lengua su propia terminología?, ¿por qué no podemos ser libres y 

salir de esta caja? Así que para nosotros el discurso queer también pasa un poco por 

ahí. (Fragmentos reunión) 

[Hay] una región en la que los hombres se visten tal y como las mujeres. Ellos se 

relacionan entre ellos. Y es cultural, es normal. Entonces vamos a decir, que fue 

impuesto por los europeos. Y en aquella zona no hay televisión, no hay internet, no hay 

nada. Y ya viene de no sé cuántos años atrás. Es una cosa de aquella cultura. Los 

pueblos Khoisan, por ejemplo, también. (Fragmentos reunión) 

 

Ni si quiera pude hablarles de la idea de realizar el documental sobre la figura de 

Carlos-. El proceso me exigía más tiempo, conocer más los códigos, a las personas, el 

tiempo que les toma moverse por la ciudad. Fue un choque con la realidad, una exposición 

a la verdad de mi investigación. Hoy lo leo como aprendizaje valiosísimo, aunque en aquel 

momento me superó el cansancio. Sentí que se iban de casa dejándome más incógnitas 

que avances –en lo que a la realización de un proyecto documental se refiere-. (Bitácora, 

2025) 



 
83 

 

 
 

4.3.1 Hacia la Opacidad del Término Cuir(?) 

Andrea Corrales habla de opacidades tácticas (2025) y no se me ocurre mejor tono de luz para 

contar esta historia. 

La opacidad surge en esta investigación ante la necesidad de desasimiento ante el término cuir, 

pero también del intento de contar la historia de Carlos. Sí, había una necesidad activista 

centrada en la divulgación de las acciones, y muchas historias violentadas o representativas 

como detonantes o soportes de la narrativa, pero el contenido de la mayoría de las 

conversaciones con las partes siempre derivó hacia la necesidad de narrar el género como una 

cosmogonía occidental. Tras aquella primera reunión, la situación pedía que continuase una 

escucha más amplificada, siguiendo esta estela. 

Además de la deuda con las historias propias de este lugar, la crítica y vigilancia 

a la occidentalización del discurso también proviene del impacto negativo que “Occidente” 

como arquetipo aún sostiene sobre las cuirs aquí hoy. Es extendida la idea de que las 

personas devienen cuirs por “influencia de Occidente”, alejándose así de la tradición.  

Se genera entonces una distorsión, una fisura en la salud ancestral del pueblo 

angoleño que juzga el brote de vida que hoy nace en estos colectivos. Mientras la 

cosmogonía ancestral, alejada de una concepción de género occidental y binaria, fue 

violentada y demonizada por los europeos, se genera ahora una doble demonización 

sobre estos colectivos por considerarlos, precisamente, influenciados por las ideas 

occidentales y una amenaza a sus ideas, en parte, nacidas tras ese proceso de 

colonización portuguesa. Queda instaurado un colonialismo interno que opera siempre 

contra lo diverso (aquí tiene gran peso el género y la religión que impuso Portugal). 

(Bitácora, Conversación con Imanni da Silva, 2025) 

La opacidad es un obstáculo en la metodología occidental, pero deviene una posibilidad en el 

intento de otros métodos. La opacidad táctica como metodología quiere hablar de un proceso 

escogido; pero también impuesto por las condiciones materiales de un relacionamiento entre las 

partes como el expuesto y a la vez problematiza “el paradigma de la visibilidad como 

inherentemente positiva” en el proceso de investigación-creación y anima a “contemplar el uso 

de metodologías críticas que prioricen la protección de los silencios y las discontinuidades en 

sus procesos de investigación–creación” (Andrea Corrales, 2025, p. 134). 

La propuesta de la autora bebe de estrategias de resistencia “infrapolíticas” (C. Scott. 1990, p. 

184, como se citó en Corrales, Op. cit, p. 137), que encuentran su potencialidad en las formas 

de saber-poder subterráneo, cuyo objetivo no es otro que la supervivencia de las comunidades 

desposeídas por los sistemas de poder. “Una supervivencia material pero también epistémica, 

que se enraíza en lo cotidiano proporcionando las condiciones de posibilidad para los procesos 

revolucionarios”. (Corrales, Op. cit, p. 137) 

Pero la opacidad no se presenta en esta historia como una imposibilidad, sino como una decisión; 

se abre una necesidad intuitiva en el intento de activar una estrategia de cuidados. angely marín 

cisneros (2018) habla de la opacidad como un “derecho” en el marco de las resistencias posibles, 

cuando la identifica como “un refugio en la intimidad para el desmontaje de “raza”, gesto absoluto 



 
84 

 

 
 

frente a una exigencia, cada vez más asfixiante, de identificarnos exhaustivamente” (marín 

cisneros, 2018, p. 96). Así,  

En la opacidad es posible la recodificación de la mirada, el entrelazamiento de nuevas 

alianzas y el éxodo hacia formas de vida inéditas que nos permitan cabalgar lejos de las 

dolorosas encarnaciones raciales (…), y más allá de las promesas del futuro. (marín 

cisneros, Op. cit, p. 96). 

A medida que la opacidad ganaba terreno, la dirección de la investigación se abría, pedía más 

espacio, más intuición, más presencia, más escucha, más visionados de filmes en Rompe, más… 

o menos. A la par, los tiempos acordados para esta investigación se acortaban. Tras un espacio 

de reflexión y asimilación de este encuentro con la realidad, se decide seguir adelante con la 

investigación, ya que esto no había sido una conclusión, sino una reformulación –habilitada en 

todo momento por la centralidad de la experimentación en las formas metodológicas-.  

Quien lea ahora este punto, quizás puede pensar que el camino cierto era retomar la 

investigación en el mismo punto, pues no nos habíamos encontrado un cierre, sino simplemente 

un giro. Como ya se ha indicado con los tramos de la Bitácora, la Propuesta Documental no había 

ni si quiera sido mostrada; podía convocar una segunda reunión y profundizar en esa primera 

línea. 

La decisión de desasir la opción de la propuesta documental y, simplemente, seguir adelante con 

la exploración del medio, responde a una necesidad intuitiva. Una especie de incongruencia 

había hecho aparición en el centro duro del proyecto y merecía dedicarle un momento. Había un 

camino ensombrecido hacia lo que debía ser filmado. No había otro camino posible que la 

reformulación, la experimentación; salir a la realidad, esta vez con cámara en mano para 

entender en una fase más práctica y experimental de la investigación sus posibilidades reales. 

Estos escritos de quieren dar cuenta de aquellas sensaciones: 

Quiero hablar de dignidad. Pero para acceder a ella, es necesario transitar el dolor. 

Un dolor que es, además, sostenido por otra cuerpa ajena, una experiencia-otra, que 

decide abrirse ante mí.  

Deseo acceder a la materia de la dignidad, para que se ilumine la contra memoria; 

la memoria-otra. Lo deseo porque siento dolor, responsabilidad histórica, pero también 

empatía y alineación ante su olvido (colonialismo interno). Pero, ¿acaso sé yo que está 

efectivamente olvidado? Yo no puedo acceder a las lecciones que continúan, infinitas, en 

cada consejo que una generación le comparte a otra en esta tierra que hoy me sostiene. 

¿Cómo acceder a esa imagen?, ¿quiero?, ¿quién soy para socavar esos lodos? 

¿Cuál es mi posición dentro de este horror que es la humanidad?, ¿de este milagro que 

es la humanidad? (Bitácora, 2025) 

 

4.3.2 Opacidades Habitadas. Las Retribuciones 



 
85 

 

 
 

Entonces, reformulo el proyecto –de nuevo- con Andrea110. La investigación se redirige, así, hacia 

la intención de filmar de una manera más abierta, más oblicua, a comprender la realidad a través 

de un proceso menos colectivo que el que había ideado en una primera instancia y más 

entregado a la interacción. Así, se planean algunas entrevistas. ¿Cómo aterrizar hacia 

entrevistas dignas, después de todo lo aprendido hasta el momento? A través de dedicarle un 

instante a reflexionar lo que ese intercambio le supone a las partes. Llegamos a las retribuciones.  

Está claro que es necesario asumir la “imposibilidad de trascender de manera total la relación de 

desigualdad y de hegemonía epistémica que se da en el contexto de una investigación” (Andrea 

Corrales, 2021, p. 36), y hay maneras diversas y creativas de efectivamente ponerlas en disputa, 

como muchas otras investigadoras han puesto en práctica. Se encuentra en la “reciprocidad 

asimétrica” (Marion Young, 1997, como se citó en Corrales, 2021, p. 36) el camino más viable 

porque expone la necesidad de partir de un punto realista; propone dar cuenta “de las posiciones 

diferenciadas que los sujetos pueden tener en una conversación, derivadas de relaciones 

desiguales con las hegemonías contingentes, y por supuesto entre sí” (Andrea Corrales, Op. cit, 

p. 36). Y actuar acorde. 

La observación detenida y cuidadosa a las relaciones asimétricas de poder sostenidas por lxs 

sujetxs envueltxs en la investigación ha sido central en todo momento, buscando siempre su 

transición hacia formas más horizontales que cuiden una “ecología de saberes” (De Sousa-

Santos, 2009)”, asimilando siempre la “imposibilidad de trascender de manera total la relación de 

desigualdad y de hegemonía epistémica” (Andrea Corrales, 2021). Esta observación directa al 

rol político que sostengo en la investigación –marcado por un enorme privilegio- es una puerta 

habilitante a “estar ahí” antropológico (Calixto Rojas. 2022) y a todos los cambios y 

transformaciones que dicha investigación pide. Es este método el que hace posible acceder al 

aprendizaje real de la experiencia, el que hace carne esa capacidad de respuesta, y el que ha 

mostrado cada puerta disponible y cada límite de esta investigación. 

Así, se decide redactar un contrato para dejar por escrita una interacción profesional que dé 

cuenta de toda esta necesidad. Se redacta un documento/contrato [Anexo 11] –elemento que 

sentí intruso, pero me entregué a su experimentación en busca de la profesionalización y de 

relaciones justas-  en el proyecto se explica detenidamente, y se ofrecen diferentes métodos de 

rellenarlo. Así, se dan a escoger entre Anonimato/Revelación de identidad, Filmar rostro y 

audio/Sólo audio, Retribución económica/Trueque, y Utilización única/Utilizaciones diversas en 

la práctica artística.  

En un deseo de mantener la puerta abierta a retribuciones y estrategias de redistribución otras 

no relacionadas con el capital, se recupera la más antigua: el trueque; que se contrapone a la 

opción económica. Así, se redacta un contrato en el que daba estas dos opciones contrapuestas 

a la persona entrevistada. Como las personas a las que se ha entrevistado son artistas, el trueque 

                                                             
110 Quiero poner en valor la paciencia y complicidad que ha mostrado Andrea en todo momento ante cada cambio 
inesperado y situación desestabilizante que opera entre el plano de la ficción –teoría- y la realidad –caos-. 



 
86 

 

 
 

tenía que ver con el ofrecimiento de unas horas de mi trabajo en favor de sus proyectos y 

necesidades técnicas o estéticas111. 

Por otra parte y siguiendo la estela de la dignificación de los saberes de la experiencia humana, 

y ante el desconocimiento de maneras de pago en este tipo de actividades, se decide retribuir el 

pago de manera experimental112 haciendo un cómputo por horas de lo que recibiría un 

investigador titulado en cualquier proceso de investigación académica. Trabajamos con la Lei de 

Trabalho (2024)113 como referencia, estipulando que: “la remuneración financiera corresponde a 

la estipulada por el Decreto Presidencial n.º 46/24, emitido a 1 de febrero de 2024, que regula la 

remuneración de los Professores Auxiliares (kz 424 527,77) o de los Asistentes (kz 397 994,78)”. 

Finalmente, se decide que los pagos corresponderían siempre al concepto de Profesor. 

 

4.3.2.1 Entrevistas  

Las entrevistas fueron realizadas a diferentes personas. La primera de ellas fue fortuita, en un 

momento –de muchos- en los que la conversación sobre el género monopolizó la tarde, 

concretamente con Helder y Bruno en casa, decido sacar la cámara –de manera consensuada- 

y comenzar a filmar. Algunos tramos fueron especialmente interesantes y emotivos, puesto que 

al ser una conversación impsovisada filmada, la improvisación e incluso las revelaciones fueron 

posibles. Hay un momento muy bonito en el que Bruno informa a Helder de que él mismo es no 

binarie. Helder es una generación mayor que Bruno. Así, surgía una conversación distendida, 

transgeneracional, segura y cómoda, convirtiéndose en una opción viable al anterior intento de 

control sobre la narrativa. 

- Anna Liboma 

Ana Libomma es una mujer trans, activista y artista que había conocido anteriormente en una 

presentación de libros de AIA en el Cúbico, con la que compartí una interesantísima 

conversación. Así, se convirtió en la primera opción cuando pensamos en planear entrevistas. 

Aclaramos las intenciones, consensuamos las preguntas y le dedicamos largo tiempo al contrato. 

La luz se diluía por la terraza del Cúbico, pero la prioridad era el consenso. 

Llegué al Cúbico más tarde de lo planeado, como la mayoría de lo que ocurre en Luanda. 

Buscaba el sol, la luz dorada del atardecer sobre el rostro de las mil resistencias de Anna. 

Comencé a filmar justo cuando el sol se metía en el bairro Popular, casi convencida de 

dejarlo para otro momento más iluminado. Pero aquella sensación de filmar a una Anna 

cada vez más diluída en la sombra me permitía ver cómo los destellos de neón verde 

aparecían en sus palabras. Me encontré una gran entrevista en la oscuridad, 

tremendamente mágica. Como todo lo que ocurre en Luanda. 

                                                             
111 En esta práctica cuento con amplia experiencia–concretamente emplazada en el arte-, siendo el trueque uno de 
los principales métodos de supervivencia estos años atrás viajando, pintando y relacionándome con activismos en el 
contexto latinoamericano. Tatuar, pintar murales o fotografiar me ha posibilitado caminos otros ante alquileres y rentas, 
y también ha sido camino para intercambiar piezas artísticas con otrxs creadorxs. 
112 Esta decisión provenía de la necesidad de asirnos a marcos legales concretos, en un país y contexto en tantos 
prismas aún desconocido. 
113 Accesible en el siguiente Link.  

https://www.maptss.gov.ao/wp-content/uploads/2024/10/Ajuste-Salarial-na-Funcao-Publica-1_compressed_compressed-compactado.pdf


 
87 

 

 
 

(Bitácora, 2025) 

Los temas que hablamos fueron sobre una perspectiva no occidental para los términos y las 

maneras de (re)sistir en lo cuir?114 desde Angola; sobre el contexto real para una mujer trans en 

Angola –derechos, lucha activista y desafíos-, y se concluyó en una tercera parte un gran espacio 

para la improvisación.  

La dignidad se da a la persona que se respeta. Y no a una ilusión de respeto que se 

construye socialmente. (Entrevista a Anna Liboma) 

No es el dinero que tú me vas a dar para participar en tu documental. Es más bien que 

entiendas que soy una persona, que entiendas mi lugar de vulnerabilidad en este mundo. Y 

si tú entiendes eso, tú tienes el privilegio de poder luchar, y de poder estar en ciertos espacios 

donde yo no puedo estar. Entonces, si pudieras llevar mi voz y llevar mis luchas de manera 

que haya una retribución, pero una retribución justa. Donde yo pueda ir a la escuela, donde 

yo pueda tener un empleo digno, donde yo pueda tener una familia y sentirme segura. Esto 

es una forma de ayuda, esto es una forma de contribuir. (Entrevista a Anna Liboma) 

 

- Qnga Gospel 

Qnga Gospel es el nombre drag de Bruno. El día que nos conocimos, concretamos la entrevista 

en un show en el que iba a participar en el marco del Orgullo, en junio. Planificamos 

entrevistarle/filmarle antes, mientas, y ya transformadx, dejando que la intuición, las 

conversaciones y las improvisaciones guiasen los elementos que después construirían –o no- 

una posible narrativa. Así, llegó el día. De manera análoga a la anterior, se le dedicó centralidad 

a los preparativos en términos de consenso. Se establecieron las preguntas de manera 

compartida e igualmente se prestó el tiempo necesario a la lectura y conversaciones sobre el 

contrato y la redistribución. También, como a Anna, todo le pareció bien, y comenzamos. 

El sol en su momento de morir empezaba a ser una constante en los momentos de filmar. 

A medida que iba terminando la entrevista a Bruno, el tiempo se diluía hacia la necesidad 

de irse ya, rápidamente, a camerino, y también en forma de luz de atardecer por el suelo. 

Mis ojos dieron cuenta de ello mientras Bruno corría a prepararse, ya en hora. Fueron 10 

minutos que parecieron una eternidad. La elegancia del sol cuando se metió, esta vez, en 

el bairro de São Paulo, me hacían sentir la luz y sus diversas formas, protagonistas de la 

historia. 

Bajé corriendo, Qnga comenzaba a nacer. Mis ojos se posaban en las cintas de peligro 

que recorrían su cuerpo en transformación, y en las luces eléctricas, alternativamente. Se 

alejaban de la noche en el interior del camerino, como luciérnagas electrónicas que se 

negaban al desasimiento. Propio de la oscuridad. (Bitácora, 2025) 

                                                             
114 A partir de este punto del texto, se hace realidad la interrogación adjunta al término por su desasimiento con la 

realidad, demostrada en el transcurso de la investigación. 



 
88 

 

 
 

Los temas conversados con Bruno fueron similares; quisimos hablar sobre sus referencias en el 

mundo del drag, y la situación del mismo en Angola, así como el camino no occidental de las 

luchas LGTBIQA+ aquí. Conversamos sobre las felicidades que le aporta el drag, así como de 

los retos que tiene la sociedad angoleña por delante en términos de estigma. Cuando habló de 

Qnga, la alegría iluminaba su rostro. Me habló de la sensualidad, de la lujuria y del sexo al que 

se le ha desterrado a las mujeres trans y, por ello, cosificado, agredido o estigmatizado. Pero 

también me lo presentó como su soporte de lucha. Su decisión de mostrarse sensual, divina, a 

través del drag, es, en sus palabras, un tributo a la belleza de las mujeres trans. 

Soy miembro de la comunidad LGTBIQA+, pero yo no hago parte de propiamente una 

comunidad, yo hago parte del mundo. Yo soy del mundo, ¿no? No quiero que alguien 

llegue hasta mí y me asocie a una orientación sexual. Yo hago parte del mundo, yo soy 

un ser humano. Nadie hace eso con un hombre hetero, ¿no? Entonces, cuando existen 

los términos queer, sobre el género… Yo no sé hasta qué punto influencia cómo las 

personas se ven. Yo siempre fui de la opinón de que… las personas no necesitan ser 

rotuladas. Tú eres eso. Para mí rotular a alguien… o denominar a alguien… la orientación 

sexual de alguien, el género de alguien, limita un poco. (Entrevista a Bruno, 2025) 

La Qnga representa eso, representa esa fuerza. Ese poder, ese power. Es un 

homenaje a esas mujeres trans. Yo no soy una mujer trans, yo soy un hombre gay que 

se traviste. Pero Qnga representa eso.  Y yo consigo, algunas veces, sentir en la piel 

algunas cosas que ellas tal vez sientan, ¿no? No puedo hablar por las mujeres trans, pero 

consigo de alguna manera sentir la energía que ellas tienen. (Entrevista a Bruno, 2025) 

Se cerraban así las entrevistas en el breve tiempo que le habíamos podido dedicar en el marco 

de la investigación, con satisfacción e incertidumbre hacia los resultados. 

 

4.4 Cierre de Luces 

Este capítulo se interconecta con el anterior, a fin de hablar concretamente sobre los problemas 

surgidos en el campo de las retribuciones. Los acercamientos agradables y las largas 

conversaciones registradas en el capítulo anterior no deben verse opacadas por los giros que se 

describen a continuación. 

 

4.4.1 Incongruencias sobre la Retribución y Mi Rol 

La última fase se caracteriza por la comprensión de las incongruencias inherentes a la 

investigación, sostenidas de manera ambigua a lo largo de la misma. La figura de la entrevista y 

concretamente la de las retribuciones es radicalmente importante en este punto, porque ha 

servido para develar sin ningún lugar a dudas no la narrativa del proyecto, sino mi posición 

problemática en el mismo. Este subcapítulo será, en parte, expuesto en primera persona, dada 

la facilidad y coherencia que aporta esta figura a la narración de los hechos. 



 
89 

 

 
 

Volviendo al campo de la retribución, recordamos que todo momento se ha cuidado la no 

precarización de las personas participantes, a fin de que la posición asimétrica de la que 

partíamos no fuese ofensiva o perpetuadora de las violencias expuestas. Andrea Corrales (2021) 

recupera lo que Johanna Schaffer y Johannes Porsch problematizaron como el “conocimiento 

como robo” (p. 37).  

Lo que interesa recuperar de estas reflexiones de nuevo, es, precisamente el rol que se ocupa 

en el intercambio y la materia que es intercambiada. Recuperamos las preguntas que Andrea 

Corrales registra, en un intento de asir esta condición: 

¿Qué estoy dispuesta a intercambiar?, ¿es lo que la otra persona quiere recibir, o estoy 

asumiendo que la otra persona quiere/necesita lo mismo que yo? Los intercambios nunca 

han requerido similitud, sino un valor equitativo. Trabajando fuera de las lógicas de 

mercado, este valor o precio se regula mediante otras vías que requieren escucha, 

autocrítica y estrategias de redistribución todavía por explorar. (Corrales, 2025, p. 38) 

Buscando ese valor equitativo y teniendo en cuenta la precariedad en la que viven las personas 

con las que he convivido en la investigación, es que se había incluido la opción de que la 

entrevista fuese retribuida económicamente. Ambas personas entrevistadas a través de contrato 

escogieron este tipo de retribución. 

Me fui muy contenta, llegué a casa y procedí al pago. Creía que la investigación 

estaba llegando a sus términos, conseguía entender ese rol tan extraño y la retribución 

justa se alineaba con la creación conjunta de la narrativa y el inicio de bonitas amistades. 

Fue al día siguiente cuando cambió todo. Cometimos el error de no consensuar 

concretamente el pago, y Anna se ofendió. Habíamos hablado todo el documento, y yo la 

había animado a que presentase cualquier tipo de duda o disconsenso. Aún así, este 

pago –expuesto con lucidez por parte de la compañera entrevistada- no contemplaba la 

utilización de la imagen y la difusión de la experiencia personal. 

Me faltaban referencias, contexto en términos jurídicos angoleños. Intenté 

redactar el contrato conjuntamente con Rockiana, el brazo jurídico de la AIA, pero nunca 

llegó a estar disponible. Las prisas, el cansancio acumulado y el rechazo a precarizar a 

las personas en consultas puntuales que se habían hecho habituales, habían provocado 

en mí un recelo en pedir la ayuda necesaria.  

Y ocurrió lo que llevaba evitando durante meses: una persona sintió en sus carnes 

la violencia y la ofensa del robo epistémico. Asumí el error tras un impacto emocional 

enorme. Me disculpé, le conté la complejidad del proceso que estaba habitando, y le pedí 

que me trasladase un valor justo. Me dijo que no quería dinero, que lo olvidáramos y que 

fuéramos amigas. La abracé; estaba exhausta. Se hacía carne aquello de la “economía 

de la amistad donde el dinero suele aparecer como intruso o como elemento disruptor” 

(Andrea Corrales, 2021, p. 39). 

Al día siguiente entrevistaba a Qnga Gospel, y, pese a estar realmente afectada, no quería perder 

la ocasión de hacerlo mejor. A la hora de analizar el documento, ocurrió exactamente lo mismo; 

firmó sin entender cuánto cobraría. Es aquí donde se comprueba la no funcionalidad de la manera 



 
90 

 

 
 

que hemos escogido de acercarnos a esta retribución. Este acercamiento no ha recogido unos 

códigos culturales diferentes y que probablemente han tenido que ver en hecho de que el contrato 

no haya sido debidamente analizado y puesto en discusión por ninguna de las partes partes 

entrevistadas. No se quiere sacar aquí que este es el problema, sino trasladar lo complejo que 

puede llegar a ser trabajar aquí los consensos si el trabajo se lleva a cabo en soledad. También 

se comprende en este contenido de ambiguo la retribución que probablemente el documento era 

demasiado extenso, o que el lenguaje de leyes debía haber sido explicado, pese a no haber 

presentado dudas en un primer acercamiento. 

Conseguí adelantarme y negociar con ella la retribución. Entendí que también contemplaba un 

valor mayor, concretamente entre 60 y 120 dólares. Ante mi falta de experiencia en el tema y, 

sobre todo, falta de financiamiento, comprendí que la práctica de la entrevista remunerada en 

esta fase de la investigación superaba mis límites. Como Anna, me comentaba que eran valores 

que habían negociado en anteriores relaciones con elementos occidentales. Y aquí también 

radica una de las mayores dificultades de la investigación: ser leída como un elemento blanco 

ligado necesariamente a instituciones o a dinero disponible para proyectos, por más que 

intentase hacer comprender que mi figura era independiente. 

Los colectivos, cuando me leen, asumen más unos rangos de cobro relacionados con 

instituciones blancas que con un proceso personal investigativo y militante –que exceden mi 

figura y mi alcance-. Esta situación se complejiza aún más cuando propongo la solicitud de 

presupuesto a instituciones del norte global para que apoyen económicamente, en un futuro, un 

proyecto documental de mayor envergadura.  

Es necesario integrar el contexto, más desarrollado en el corpus del presente trabajo de 

investigación, para comprender las interacciones entre los grupos. La lucha de los colectivos que 

llega al campo institucional y consigue tener apoyos financieros es completamente ajena al 

gobierno e incluso amenazada por el mismo. Así, cualquier soporte económico, simbólico o 

material proviene de entes extranjeros financiados y financiadores. Como resultado, mi inclusión 

en esas interacciones es compleja y problemática, sobre todo porque en esta ocasión, 

paradójicamente, estoy en una zona transfronteriza en lo relativo a esta figura de la pertenencia 

a la institución. Pertenezco, sí, pero no actúo desde ella en lo relativo a este proyecto, y es 

realmente complejo o directamente quizás no es posible transcribir esta condición fronteriza.  

Tenemos, entonces, que si llegamos conceptualmente a la coherencia de la retribución 

económica de las entrevistas, es en la praxis donde esta elección se muestra incongruente. Y 

podríamos tomar el camino de la insistencia, aprender de estos errores en la praxis, redactar un 

mejor contrato, pagar lo consensuado y tener un tráiler maravilloso con el que pedir un 

financiamiento a algún elemento europeo de mínimo 50 000 euros. 

Pero esta disyuntiva en la praxis hace ir más allá en el orden de los hechos, demostrando que 

esta investigación es definitivamente metodológica. Necesito escuchar realmente la incomodidad 

que he sentido en el proceso del error. Un proceso metodológico que siga un rastro de errores 

como posibilidad de concebir un camino válido: quizás más válido por contar con la capacidad 

de la perseverancia, de la escucha activa al entorno y de la reformulación como centro de una 

autorreflexividad encarnada. 



 
91 

 

 
 

En este punto, es importante que recordemos la materia con la que deseo trabajar: la 

memoria, el autoconcepto, y el género en términos no occidentales y concretamente 

angoleños. Una materia radicalmente ajena. Esto responde a una necesidad personal 

que se hace contexto político global; en mis anteriores trabajos, viajes e ilusiones he 

aprendido que la potencialidad está en nutrir el lugar de enunciación propio. Desear 

contribuír a un lugar de enunciación que no me pertenece responde a un camino en el 

que creo firmemente desde el plano ideológico, y así lo he trabajado desde diferentes 

planos como lo es el trabajo mural o la gráfica de resistencia en diversos países 

representando figuras de resistencia de sus contextos. Pero, meditar profundamente en 

el lugar desde el cual nutres –y sobre todo accedes- a un lugar de enunciación otro, 

desprovisto de medios técnicos, académicos o incluso materiales para pensarse, es 

radicalmente necesario y político, y en esta ocasión merecía más atención por la 

complejidad del intento y la cantidad de agentes –humanos y técnicos- envueltos. 

(Bitácora, 2025) 

Pensando en las partes locales; ¿qué sentido tiene generar un espacio en el que profundizar en 

la identidad propia a través de una retribución económica, en un contexto en el que los colectivos 

ya lo están realizando desde sus militancias –radicalmente precarias- y en el que yo represento 

una figura de poder –desde la blanquitud, y desde un alineamiento instantáneo con la Institución 

en la que actualmente trabajo-? 

¿Qué sentido tiene una retribución económica a un grupo con un dinero que no se tiene –aún115- 

para decidir las bases narrativas de una historia, que a su vez, es su historia? Si no retribuyo 

económicamente y tras la experiencia vivida, ¿de qué manera convoco los grupos de trabajo en 

los que decidir las bases narrativas del proyecto, en una realidad en la que el camino en términos 

individuales quedaba vetado para los fines establecidos en un inicio –por la necesidad de 

asesoramiento y por la falta de sentido político-?  

Esta incongruencia, además, continúa en una posible segunda fase financiada. La retribución 

económica tiene sentido en un trabajo técnico –por ejemplo, pagamos sueldos a actores 

envueltos en la grabación del documental, contribuyendo así al empoderamiento económico, 

material y técnico de lxs participantxs-. Pero la retribución económica para pagar el trabajo 

colectivo creativo e investigativo en torno a la identidad angoleña más allá de los términos 

binarios de género continúa siendo un elemento disruptor, sobre todo cuando entendemos que 

ese trabajo efectivamente ya está siendo realizado por los colectivos militantes. ¿Qué sentido 

tiene incluirse en la ecuación de un lugar de enunciación ajeno para pagar las militancias que ya 

existen en su causa? 

Se quiere aclarar en todo momento que el acceso a soporte económico para proyectos de este 

tipo siempre tendrá sentido, puesto que los procesos en el ámbito de la renovación de la cultura 

no tienen por qué ser inherentemente precarios, no lucrativos y basados en una supuesta e inicial 

premisa de que esto nos agrade. No hay un sinsentido en la redistribución económica a nivel 

global y la posibilidad de que nutra caminos en el proceso del autorreconocimiento angoleño en 

                                                             
115 Aunque este no es el punto principal, simplemente se nombra porque es una incongruencia más en los accesos 
metodológicos mediante pago económico de este momento concreto de la investigación. 



 
92 

 

 
 

términos decoloniales. Donde se percibe el sinsentido, es, entonces, en el rol que ocupo en esta 

posibilidad en los términos propuestos hasta ahora en la investigación.  

El hecho de presentarme como propositora del proyecto me coloca directamente en la lideranza 

del mismo, por mucho que desee una autoría horizontal. Puedo buscarla con el debido tiempo y 

cuidado, pero su aplicación, igualmente y al menos en estos inicios, es problemática. En este 

caso, entendemos la lideranza como una guía, ubicada en la necesidad “de eliminar la figura de 

la persona que sostiene el poder y lo reemplaza por alguien con la capacidad de fijar, reparar, o 

gestionar las historias políticas del presente”116 (Egaña Rojas, 2020, p. 156). Pero, aún así, el 

camino que seguía la investigación y mi deseo de investigar un tema tan concreto me posicionaba 

inevitablemente en una figura de liderazgo, puesto que la propuesta fue mía y en mí radicaba la 

responsabilidad de proponer y dar continuidad al trabajo. Tenemos una forastera interesada en 

promover el estudio y reflexión de la identidad propia y que asumía una lideranza –aún que 

crítica- para ello.  

¿Cómo lidiar no sólo con un tema que excede mi entendimiento durante el breve 

tiempo de mi estancia aquí, sino con un intento de hacerlo horizontal en una praxis aún 

desconocida, con unos códigos culturales que apenas he comenzado a conocer y que 

merecen aún más atención por la posibilidad de ofender? ¿cómo surcar en esta 

asimilación de un desasimiento colectivo diversas y profundas heridas extractivistas que 

persisten a día de hoy, desde las minas de diamante hasta los periodistas “aliades”? 

¿Cómo llegar a ser posibilitadora de un contar historias ajenas? ¿desde qué lugar 

montar el palco y abrir el telón, encender las luces, el micro, montar todo el decorado, 

decidir el punto de vista –consensuado, por favor-, y darle al play? ¿realmente quiero? 

(Bitácora, 2025) 

 

 

5 CONCLUSIONES. FADE OUT 

 

A polarización é patriarcal  

(Bitácora, 2025) 

 

5.1 Sankofa. Hacia una Conclusión Visual 

La intención detrás de realizar un vídeo con el material filmado es la de poner en valor el proceso, 

así como posibilitar una oportunidad para ejercer el derecho a la contravisualidad no sólo desde 

la teoría, sino desde el aprendizaje real de los límites de hacerlo en Angola. 

                                                             
116 T. L (traducción libre) del original en inglés. 



 
93 

 

 
 

La materia de este filme experimental o videoartístico es la incongruencia, la rabia, el cansancio, 

la esperanza y la amistad que surge en esta imposibilidad. 

La opción de habitar la experimentación de los límites cambia radicalmente la narrativa, puesto 

que lo que en un momento inicial se previsualizó translúcido, devino opaco a través de la 

experiencia. Esta translucidez fue epistémica, creativa, la primera propuesta del documental 

apareció rápidamente en el proceso. Pero también fue en forma; fue fácilmente imaginable a 

partir de los elementos conocidos. Comenzaba con las fotografías que retrataban a personas, 

solas o en grupo, como el único elemento del plano, iluminadas convenientemente para que su 

figura se realzase delante de un fondo negro. En este punto inicial, observamos ese ambiente 

sombrío como un espacio interior del que se debe salir, como un primer estadio que llevará 

paulatinamente a la sociabilidad, y, por lo tanto, al espacio público y al activismo. Esta propuesta, 

sin lugar a dudas y sin opción a obviarlo, estaba planteada desde una perspectiva marcada por 

mi occidentalidad, en la que el tiempo es lineal. Así, esta transición concluía en los futuros 

posibles, especulativos y abiertos, pero futuros. En una linealidad temporal, el estadio 3 le 

correspondía al futuro. 

La experiencia deforma realmente esta construcción lineal, y exige un camino que va 

inevitablemente hacia la opacidad, la ambigüedad; es decir, un espacio que podría leerse como 

más personal, desasido de una interacción discursiva con las partes y más entregado al proceso 

intuitivo de mezcla, alteración, composición y superposición de imágenes y sonidos, en respuesta 

al proceso de aprendizaje de la experiencia. Dicho aprendizaje es político, el resultado es 

artístico, ambigüo, poliédrico, experimental. La pieza es una conclusión referida hacia un 

activismo visual. Se llega a una conclusión visual meditativa, cuya aura no se puede definir como 

individualista –porque se llega a ella a través de la convivencia, o más bien, de considerar y poner 

en valor sus límites-, pero tampoco sociable, colectiva o consensuada –como exigían los 

objetivos iniciales-. 

La experimentación del lenguaje se nutre de los mensajes de denuncia, y viceversa. Entregarnos 

al proceso nos lleva a conclusiones formales no esperadas. Se transita de la producción racional 

–construcción planificada de imágenes mentales a conseguir- hacia el acto escultórico ante la 

materia visual, reflexiva y emocional. Y estos ejes conforman el campo político117, más amplio, 

que engloba todo el proceso y del cual obtenemos los aprendizajes. Toda emocionalidad en este 

proceso, es política. 

¿La contravisualidad, pertenece o se inscribe, entonces, en la categoría del videoarte?, ¿qué 

diferencias hay entre este proceso, que quiere llamarse contravisual, y cualquier otro proceso 

creativo que devenga en una pieza de videoarte? 

La pregunta no quiere jerarquizar. No se considera que ningún trabajo es mejor que el otro, o 

una categoría no le viene mejor que otra a esta conclusión. Tampoco se desea responder con 

una conclusión cerrada. El proceso pidió estudiar, ver y practicar sobre y desde el proceso 

contravisual. ¿Es por eso la obra contravisual? Quizás. Lo que sí se puede decir, es que el 

proceso inevitablemente lo ha sido, y se llega a identificar que una activación presente y continua 

                                                             
117 Aquí lo político se refiere efectivamente a lo político: las relaciones entre lxs sujetxs en el espacio público y privado 
y sus reflexiones y posibilidades hacia transformaciones más vivibles, pro-derechos y convivenciales. 



 
94 

 

 
 

ha sido la política, la artivista, la autocrítica. Es decir, en el ánimo de trabajar la contravisualidad 

en contexto angoleño, la convivencia con las partes locales ha sido radicalmente central, así 

como las derivas narrativas de la pieza visual. La creatividad no ha superado a los cuidados, y 

la narrativa experimental más personal ha brotado cuando decidimos rodear y pausar 

temporalmente la colectiva en los términos activistas inicialmente pensados –se abre la 

posibilidad ante otras convivencias-. 

Si alguna conclusión hemos aprendido y vivido de la contravisualidad, ha sido precisamente ese 

hilo, vivido, complejo y tirante, de lo que supone plantearse los usos políticos de las imágenes 

que generamos, desde el momento en el que se gestan hasta su proyección final, como materia 

de trabajo.  

A continuación, se adjuntan algunos fotogramas de la construcción visual, la cual lleva el título 

de Sankofa, que significa en Kimbundo118, “diversidad”, al ser el significante central de esta 

travesía, de sus oportunidades y quiebres. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
118 Lengua materna angoleña de raíz bantú. 



 
95 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

Fig. 26. Sankofa, 2025, [Fotograma 01:47]. 

 

 

 

 

 

 



 
96 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

Fig. 27. Sankofa, 2025, [Fotograma 02:19]. 

 

 

 

 

 

 



 
97 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. 28. Sankofa, 2025, [Fotograma 03:14]. 

 

 

 

 

 



 
98 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. 29. Sankofa, 2025, [Fotograma 00:42]. 

 

 

 

 



 
99 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. 30. Sankofa, 2025, [Fotograma 01:20]. 

 

 

 

 

 



 
100 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. 31. Sankofa, 2025, [Fotograma 00:22]. 

 

 

 

 



 
101 

 

 
 

 

Fig. 32. Sankofa, 2025, [Fotograma 02:41]. 

 

5.2 Tramos de Producción  

En este breve subcapítulo, se quiere poner en valor el trabajo de Producción contemplado en las 

fases iniciales del proyecto, que transitó la posibilidad de grabar en espacios exteriores cuyo 

contenido sumase y contemplase los significados de la narrativa.  

Los comentarios de cómo era anteriormente la ciudad, sobre la infraestructura que nunca 

fue renovada por el MPLA o, incluso, de la que destruyó para construir rascacielos de 

oficinas de inversión extranjera y bancos, se diluían en cada torre monstruosa que se 

levantaba brillante, puntiaguda, sobre los edificios coloniales, que se caían a pedazos, 

desconchados, sucios. (Bitácora, 2025) 

 



 
102 

 

 
 

 

Fig 33. Detalle arquitectónico de la Fortaleza de São Miguel. 2025. Luanda. [Trabajo de Producción]. 

Nota: Esta construcción se visitó con el productor Blandine Klander, en una especulación sobre trabajar juntxs. 

 

  

Fig. 34. Estudio de planos. Fortaleza de São Miguel. 2025 [Trabajo de Producción]. 

Nota: Plano desde el que Carlos Fernandes fotografió en su serie fotográfica a Imanni da Silva. 

 



 
103 

 

 
 

 

Fig. 35. Figuras colonas. Fortaleza de São Miguel. 2025. [Trabajo de Producción]. 

Nota: Estas figuras se contemplaron como potentes fondos, cuya presencia patriarcal y colona es explícita. 

 

 

Fig. 36. Estudio de planos. Chicala II. 2025. [Trabajo de Producción]. 

Nota: Vista de la Fortaleza de São Miguel desde Chicala II de noche. En este bairro visualicé el registro de la 

coreografía de Aneth Silva, para hablar de poder, jerarquía y gentrificación, paralelamente a nuestro tema. 

 



 
104 

 

 
 

 

Fig. 37. Exposición de Muamby de Resende en la Galería de la Universidad Lusíada de Angola. Mayo de 2025. 

[Trabajo de Producción]. 

Nota: Durante toda la investigación se contemplaron construcciones visuales que incluyesen diversas 

expresiones artísticas angoleñas, en una búsqueda de meta-lenguaje. Este plano, así como las luces 

y la amplitud, sugirieron la posibilidad de emplazar también aquí la coreografía de Silva. 

 

 

Fig. 38. UNAP (União Nacional de Artistas Plásticos). 2025. [Trabajo de Producción]. 

Nota: El edificio colonial que alberga la organización es una sala de exposiciones continua, así como taller 

abierto al público. Es un lugar en el que el arte y lxs artistxs conforman el día a día. Apenas es sostenido 

por el Estado y enfrenta graves problemas de deterioro de la estructura. 

 



 
105 

 

 
 

 

Fig. 39. Edificio abandonado. 2025, [Trabajo de Producción]. 

Nota: Hay numerosos edificios abandonados en la fase de construcción en Luanda, probablemente  

en respuesta a la crisis financiera tras el boom petrolífero. 

 

5.3 Conclusiones Generales 

Entonces, afinando la pregunta. 

El reto, es y siempre lo fue: ¿cómo subvertir estas relaciones de poder desde el arte? ¿me llevan, 

después de todo lo expuesto, necesariamente a un hacer, a un generar, a un convocar? 

Identifico, experimento y compruebo en primera persona lo que significa una práctica de la 

contravisualidad, una búsqueda de un método contravisual de la dignidad a través de la vivencia 

del límite, del no-lugar que se genera ante estas preguntas. Ante esto, se genera la necesidad 

de concebir las metodologías o enfoques como lo que son; métodos de acercamiento que 

merecen ser reflexionados, para así darles la vuelta y hacerlos accesibles cuando es necesario. 

La investigación comienza reflexionando la contravisualidad en sus efectos y posibilidades 

amplias pero, a medida y gracias a ser un proceso sí reflexivo y con aportes teóricos pero 

mayormente empírico y racional; concluímos con un proceso más dirigido hacia una búsqueda 

de una metodología contravisual situada en Angola. Esto es así por el cumplimiento de enfoques 

metodológicos iniciales y sostenidos a lo largo de la investigación; como lo es el decolonial o el 

autocrítico y situado. Con todo, se identifica que son los enfoques activistas y del campo de los 

afectos lo que permiten –y solicitan- las desviaciones más transcendentales en este curso. Son, 

así, los modos de acceder a la realidad que más se han hecho necesarios y presentes en este 

proceso de conocerla y accionar en consecuencia. 



 
106 

 

 
 

Esto es útil porque amplifica las lecciones ya transitadas hasta ahora en lo que a trabajo con 

sujetxs subalternxs se refiere en el marco de los activismos y mediados por el soporte visual. 

Interesan profundamente las lecciones aprendidas para continuar en el trabajo de las alianzas 

respetuosas norte-sur en el proceso continuado, no lineal y personal que ya venimos activando 

desde hace años y en diferentes medios/soportes. Esta metodología contravisual opaca nos hace 

ver, paradójicamente, las premisas occidentales que aún radican en nuestra manera de 

relacionarnos, plantear proyectos y planear escenarios artísticos.  Así, nos permitimos la práctica 

militante de mover nuestro rol dentro de la investigación según lo que las incongruencias o 

necesidades enuncian, en un proceso sensible y abierto a las causas que precisamente se 

quieren poner en cuestión pero que efectivamente ejercen deformaciones en las convivencias, 

como lo son los privilegios de la blanquitud. Esta rotatividad en cuanto al rol es la que permite 

dejar las proyecciones de lo que debería ser hecho o conseguido para conseguir unos fines 

políticos determinados a un lado, y posibilita abrirnos a buscar caminos diversos y creativos que 

nos lleven a esos mismos fines de maneras diferentes y desde la versatilidad ante las posiciones. 

Es lo que Jota Mombaça se refiere cuando habla de reconocer el leitmotiv –una trayectoria 

conceptual dinámica- como un “rastro num mapa de errâncias” (Mombaça, 2016, p. 343). Aceptar 

ese riesgo propio ante el proceso de creación teórica y práctica es reconocer, en sus palaras, 

una vía de work in progress en la que se desea “intensificar o desgoverno, como aposta numa 

metodologia errante porque desgobernada” (2016, Op. Cit. p. 343), precisamente para que las 

respuestas nos encuentren a nosotras o, quizás, permitirnos concluir con que lo obtenido no son 

respuestas, sino mejores maneras de enunciar las preguntas.  

No estamos hablando de una inoperabilidad de alianzas, o que la posibilidad de la colectividad 

para dar forma audiovisual a la problemática escogida exija únicamente identidad angoleña –o 

cuanto menos africana-, sino que el cómo surge esa posibilidad de colaboración debe nacer en 

otros términos. De una necesidad política de participar artística, técnica y discursivamente a 

través de otro rol que no sea el de propositora. En este sentido, sólo cabría una integración en 

sus búsquedas a través de una posible invitación o creación de un proyecto orgánicamente 

colectivo. Y si eso llegase a ocurrir, se debe atender detenidamente dónde nuestra aportación 

puede ser relevante –por ejemplo, sí desde la construcción política, estética o técnica de la 

imagen, y no tanto en una participación activa en la construcción de la narrativa ajena-. Cuando 

el debate fuese acerca de la identidad, nuestro rol podría activarse dando ejemplos próximos a 

la experiencia personal –por ejemplo, el rol de las mujeres en el rural gallego o las antiguas 

deidades femeninas que habitaban esta tierra-, a partir de los cuales generar alianzas 

decoloniales reales e identificar juntes los métodos de operar a través de los que funciona el 

dominio contra toda forma divergente.Tras identificar esto, se comprende que: 

Las identidades que remiten una “doble colonialidad”119 (Grosfoguel, 2007) podemos 

sumarnos a luchas de los movimientos de liberación colonial ya iniciadas en el Sur Global, 

citándolas y escuchándolas. Si estoy convencida de que merece invertir los medios, el 

tiempo y el pensamiento en reconocernos como subalternas es por la potencialidad 

                                                             
119 Anteriores trabajos preceden al actual en este intento, y han contribuido indudablemente a las reflexiones sobre la 

contravisualidad. En el marco de este Máster, reflexioné sobre la noción de “colonialismo interno” en su potencialidad 
de generar alianzas políticas y afectivas Sur-Norte. La Materia 3 da cuenta de ello, así como del Ciclo de Cine de 
Resistencia que organicé en mi parroquia gallega y del Fanzine que allí repartí. 



 
107 

 

 
 

política que guarda,” (Rogido, 2025, p. 14) identificando juntes la maquinaria de opresión 

común y actuando en consecuencia. 

Esta grieta doble colonialidad no debe ser en ningún momento una comparación o equiparación 

de experiencias, y violencias como si se tratasen de elementos intercambiables. Asumir esta 

doble colonialidad implica “incorporar las memorias que nos obligan a reconocer la deuda 

existencial con los pueblos expropiados, […] escuchar aquellas otras que llegaron y siguen 

llegando o las que llevan siglos silenciadas”. (Cristina Botana, 2024). 

Es desde este lugar que dejamos abierta la posibilidad de que este método derive en 

participaciones reflexionadas y sobre todo consensuadas a través de otras formas y maneras en 

las que el control o la lideranza por mi parte en los términos expuestos queden necesariamente 

fuera de la ecuación. Cualquier participación en la causa del develamiento del género como 

construcción occidental enunciada desde Angola hacia un producto audiovisual debe surgir de 

una convivencia que desactive las asimetrías de la reciprocidad. 

Yendo más allá con las reflexiones sobre la rotatividad en los roles, llego a plantearme 

posibilidades más relacionadas con la enseñanza de las técnicas que he aprendido a través de 

talleres gratuitos al colectivo, pero aún son si quiera pensamientos como para poder plantearlos 

aquí. Porque dignidad visual también significa –y sobre todo-, hacer accesibles los medios de 

producción, las técnicas y los métodos de realización de esas mismas imágenes. Compartir las 

sabidurías alcanzadas en el camino a quien no puede acceder a ellas debido a condiciones 

materiales. La dignidad aquí opera no como un “dar”, sino como la fisura real en la producción 

de imágenes. Se transita de la cedencia a la posibilidad: no doy un lugar dentro de la máquina 

de representatividad, como tampoco en los movimientos o documentales se da la palabra; busco 

un espacio para posibilitar un compartir, para que una enseñanza recíproca –amor- brote en una 

relación asimétrica –poder-. 

Así, es posible entender esta posible propuesta no como una oportunidad de convertir las 

experiencias y aprendizajes pasados en un proyecto de mayor envergadura, que contribuya a 

visualizar mi camino laboral y activista como una línea en lógica de crecimiento exponencial en 

torno a medios y complejidad de las propuestas, sino como un camino no lineal, intuitivo, que 

hoy puede ser más útil, quizás, desde un pequeño taller sobre contravisualidad y manejo de 

cámara, o cualquier aporte que pueda necesitar unx compañerx.  

Esta mutación real en las posiciones ante el mismo fin -buscar, excavar y reflexionar 

metodologías para contribir a la autorrepresentación de lo que ha sido subslternizado- es una 

contribución real a las necesidades, la urgencia aquí, hoy, en Angola, o en cualquier territorio 

herido; que es y nunca ha dejado de ser: “dar-nos a permissão em escrevermo-nos [como] 

validação que rompe contra uma autorização imposta por um sistema que se diz desconhecer 

dos nossos corpos e vivencias”120 (Sebastião, 2024, p. 6).   

Es, y nunca ha dejado de ser, la urgencia de “Escrevermo-nos”.  

                                                             
120 Se mantiene el original en portugués por la importancia en la estructura del texto de la tesis. 



 
108 

 

 
 

6. BIBLIOGRAFÍA 

Se cita el nombre completo de lxs autorxs, a intención de hacer visibles las marcas de género y, 
por lo tanto, a todas las mujeres y personas con expresiones de género no cis heterosexuales 
que pasarían desapercibidas con su inicial y atribuidas al género masculino por imperativo 
cultural. 
 
 
ABM Confecciones Moda. (2022). Apocalipsis. [Archivo PDF]. 
 https://web.facebook.com/abm.confecciones?_rdc=1&_rdr#  
  
 
Anzaldúa, Gloria. (1987). Borderlands/La Frontera: The New Mestiza. Aunt Lute Books. 

 

Anzaldúa, Gloria., Brah, Avtar., hooks, bell. & Sandoval, Chela. (2004). Otras Inapropiables.  

Feminismos desde las fronteras. Traficantes de Sueños. 

 
 
Barriendos, Joaquín. (2011). La colonialidad del ver: Hacia un nuevo diálogo visual  

interepistémico. Nómadas (35), 13-29. 

 

 
Benjamin, Walter. (2010). Excavar y recordar. En Obras. (Libro IV, Vol. 1, J. Navarro Pérez,  

Trad,. p. 93). Abada.  

 
Botana, Cristina, P. Barral, Fernando. (20 de marzo de 2024). A memoria colonial na  

identidade galega. Crítica Urbana. Revista de Estudios Urbanos y Territoriales.  

https://criticaurbana.com/a-memoria-colonial-na-identidade-galega  

 

 

Butler, J. (2007 [1990]). El género en disputa. Paidós. 

 

Calixto Rojas, Aitza Miroslava. (2022). Pulso autoetnográfico: La urgencia de un  

enfoque afectivo para la antropología social. En Etnografías afectivas y autoetnografía. 

Tejiendo Nuestras Historias desde el Sur. (pp. 57-69). Investigación y Diálogo para la 

Autogestión Social.  

 

Coalición por la Igualdad de Derechos. (2022, 8 de septiembre). Investigación y respuestas a  

los movimientos antigénero contemporáneos. Nota informativa para la Conferencia de 

la Coalición por la Igualdad de Derechos (ERC), Buenos Aires, Argentina, 8-9 

septiembre 2022. Equal Rights Coalition. 

https://web.facebook.com/abm.confecciones?_rdc=1&_rdr
https://criticaurbana.com/a-memoria-colonial-na-identidade-galega


 
109 

 

 
 

https://equalrightscoalition.org/es/documents/anti-gender-movement-background-

paper/?utm_source  

 

Colectivo Situaciones. (2003). Sobre el militante investigador. [Archivo PDF]. 

 https://transversal.at/transversal/0406/colectivo-situaciones/es   

 

 

Colectivo Ayllu (2018) Devuélvannos el oro. Cosmovisiones perversas y acciones  

anticoloniales. FRAGMA. 

 

Corrales Devesa, Andrea. (2014). Intervención. Sobre la rue, el espacio público y la  

práctica política. En J. L. Crespo Fajardo (Coord.), Bellas artes y trincheras 

creativas (pp. 91-120). 

 

Corrales Devesa, Andrea. (2021). Metodologías críticas. Ejercicios de contravisualidad  

en investigación. [«Crida de creació y recerca 2021»]. Ajuntament de Palma de Mallorca 

/ CAC Palma - Centre de Art i Creació Palma y Casal Solleric.  

 

Corrales, Andrea. (2025). Opacidades Tácticas. Técnicas de contravisualidad como estrategia 

infrapolítica. ReCIA — Revista del Centro de Investigación en Artes (1). 133 –152.  

https://doi.org/10.21134/20ttzx59 

 

Egaña Rojas, Lucía. (2020). Museum mismatches and institutional dysphoria: Relations  

between museums and sexual dissidents outside the Anglophone world. Museum 

International, 72(3-4), 154-165.  

https://doi.org/10.1080/13500775.2020.1873508  

 

Federici, Silvia. (2019). Calibán y la bruja. Mujeres, cuerpo y acumulación originaria. 

Traficantes de sueños. 

 

Fanon, Franz. (1952). Black skin, white masks. Pluto Press. 

 

Gandarias Goikoetxea, Itziar (2014). Habitar las incomodidades en investigaciones  

feministas y activistas desde una práctica reflexiva. Athenea Digital, 14(4), 289-304.  

http://dx.doi.org/10.5565/rev/athenea.1489 

 

https://equalrightscoalition.org/es/documents/anti-gender-movement-background-paper/?utm_source
https://equalrightscoalition.org/es/documents/anti-gender-movement-background-paper/?utm_source
https://transversal.at/transversal/0406/colectivo-situaciones/es
https://doi.org/10.21134/20ttzx59
https://doi.org/10.1080/13500775.2020.1873508
http://dx.doi.org/10.5565/rev/athenea.1489


 
110 

 

 
 

Garcés, Marina. (2021). Nueva ilustración radical. Anagrama. 

 

Haraway, Donna. (1995): Ciencia, cyborgs y mujeres. La invención de la naturaleza. Cátedra. 

 

Hija de Perra. (2014). Interpretaciones inmundas de cómo la Teoría queer coloniza  

nuestro contexto sudaca, pobre, aspiracional y tercermundista, perturbando con nuevas 

construcciones genéricas a los humanos encantados con la heteronorma. Revista Punto 

Género, (4), 9-16.  

https://doi.org/10.5354/2735-7473.2014.36405  

 

hooks, bell. (2021). Todo sobre el amor. Nuevas perspectivas. Capitán Swing. 

 

Lara, Ali (2020). Mapeando los Estudios del Afecto. Athenea Digital, 20(2), e2812.  

https://doi.org/10.5565/rev/athenea.2812 

 

Leaman Hasbún, S. D., Cárcamo Vásquez, H. G. (2021). Investigación Acción Participativa: 

vinculación con la epistemología del sujeto conocido, desarrollo histórico y análisis 

de sus componentes. Universidad del Bío-Bío.  

 

Liboiron, Max. (2021). Chapter 3. An Anticolonial Pollution, en Pollution Is Colonialism.  

(p. 113-156). Duke University Press.  

https://muse.jhu.edu/book/82993  

 

Lipovetsky, Guilles. (2003). La era del vacío. Anagrama. 

 

Lugones, María. (2008). Colonialidad y género. Tabula Rasa, (9), 73-101.  

 

Mateos, Oscar. (2005). Angola: El complejo camino hacia la paz: Logros, retos y amenazas en  

la rehabilitación posbélica. Revista Nova África, (16), 1-9. 

 

Mejía Navarrete, J. (2015). Modernidad y conocimiento social: La emercencia de un discurso  

epistémico en América Latina. Cinta de Moebio, (54), 290-301 

 

Meneses, Maria Paula, et al. (2019). Las Ecologías de Saberes. En B. de Sousa  

Santos (Ed), Construyendo Las Epistemologías Del Sur Para Un Pensamiento 

Alternativo de Alternativas, (Vol. 1, pp. 229–266). CLACSO 

https://doi.org/10.2307/j.ctvt6rmq3.9  

https://doi.org/10.5354/2735-7473.2014.36405
https://doi.org/10.5565/rev/athenea.2812
https://muse.jhu.edu/book/82993
https://doi.org/10.2307/j.ctvt6rmq3.9


 
111 

 

 
 

 

Mies, María y Shiva, Vadhana. (2015). Ecofeminismo. Teoría, crítica y perspectivas. Icaria. 

 

Mirzoeff, N. (2011). The Right to Look: A Counterhistory of Visuality. Duke University Press. 

 

Mombaça, Jota. (2024). No nos van a matar ahora. Editorial Caja Negra.  

 

Mombaça, Jota. (2016) Rastros de uma Submetodologia Indisciplinada. Concinnitas,  

17(28), 341-354. 

 

Morázia, Isvânia (Editora). (2024). Como você gosta. A antología de Gerald Kraak.  

Perspectivas africanas sobre o gênero, justiça social e sexualidade. Jacana Media e 

The Other Foundation. 

 

Moreno Acosta, Adriana Marcela (2021). Procesos de Investigación-Creación  

Audiovisual y Prácticas de Contravisualidad. Trayectorias de una Línea de 

Investigación. EL ORNITORRINCO TACHADO, 13.  

 

Mulvey, Laura. (1975). Placer Visual y Cine Narrativo. Screen. 

 

Rogido, Nerea. (2025). La ruina como un enfrentamiento a la condición de muerte  

obligatoria: Una propuesta colectiva de atención responsable a esa herida de autoría 

humana y eminentemente occidental sobre lo vivo. [M4 MUECA :S No publicado] 

 

Rogido López, Nerea. (2016). Niérika Fogar. [Trabajo de fin de grado no publicado,  

Universidade de Vigo (UVigo)] 

 

Rogido López, Nerea. (2021). Non é farinha, é fungo. [Trabajo de Fin de Máster no  

publicado, Universidad del País Vasco (UPV/EHU)] 

 

Rogido López, Nerea. (2025). Posibilidades y herramientas de diplomacia de la ERC  

(Equal Rights Coalition) en Angola. [Informe no publicado]. Embajada de España en 

Angola. 

 



 
112 

 

 
 

Romero, Belén. (2015). La colonialidad de la naturaleza. Visualizaciones y contra  

visualizaciones decoloniales para sostener la vida. Extravío: Revista electrónica de 

literatura comparada, (8), 1-22.  

http://hdl.handle.net/10550/47790  

 

Romero Caballero, Belén. (2018). Re-existencias travestis: Una contrahistoria desde la  

diferencia visual en Perú. Arte y Políticas de Identidad, 16(16), 97–122. 

https://doi.org/10.6018/317091 

 

Sadr Haghighian, Natascha. (2010). Deshacer lo investigado. En: Vertwoert, Jan et  

al. (Eds.), En torno a la investigación artística. Pensar y enseñar arte: entre la práctica y 

la especulación teórica (pp. 29-43). ContraTextos, MACBA/Universidad Autónoma de 

Barcelona/Bellaterra. 

 

Sardar, Ziauddin. (n.d.). Introducción de la edición de 2008. En Franz, Black skin, white  

masks (pp. vi-xx). Pluto Press. 

 

Sentamans, Tatiana (2022). Capítulo 0. Esbozando una mueca. Notas sobre la investigación en  

artes desde perspectivas críticas. En Rían [Cord.], (2022): MUECA :S Conversaciones 

sobre metodologías torcidas (pp.17-63). Ediciones Bellaterra, Colección Serie General 

Universitaria. 

 

Singer, Mariela. (2019). La autoetnografía como posibilidad metodológica (y ético-política) 

para el abordaje situado y en clave feminista de experiencias de exploración con la 

corporalidad Reflexiones a partir de un caso de estudio. Millcayac, VI(11), 109-133. 

 

Soto Calderón Andrea, Egaña Rojas Lucía, Porn Linda & Corrales Devesa Andrea (2022).  

Las imágenes desde abajo: Conversatorios sobre imagen, sexualidad y trabajo. Re-

Visiones, (12).  

https://doi.org/10.57149/re-visiones.12.3 

 

Tavares Pimienta, Fernando. (2009-2010). Angola: Os brancos e a independencia. Forum,  

Braga, (44-45), 317-322. 

 

Valencia, Sayak. (2010). Capitalismo gore. Editorial Melusina. 

 

Zambrano, María. (2004). L’agonie de l’Europe. / La agonía de Europa.  Universidad Politécnica  

http://hdl.handle.net/10550/47790
https://doi.org/10.6018/317091
https://doi.org/10.57149/re-visiones.12.3


 
113 

 

 
 

de Valencia. 

 

Zelko, Dani. (2025). Oreja madre. Editorial Caja Negra. 

 

 

Catálogos / fanzines / manifiestos 

 

African Women’s Development Fund. (2007). Carta de Principios Feministas para as 

Feministas Africanas. (Sizaltina Cutaia, Âurea Mouzinho & Florita Telo, Trad.). 

 

Alianza por la Solidaridad-ActionAid & Espacio Afro. (2023). Guía antirracista. 

 

Arquivo de Identidade Angolano. (s. f.). Manifesto Africano LGBTI. 

 

Cela/Rogido, Nerea. (2024). Esta tremenda explotación tamén é o teu puto problema: unha  

invitación á análise do privilexio propio e das súas consecuencias violentas en corpxs e 

territorios non tan lonxanos. [Fanzine autopublicado]. 

 

Institute of Radical Imagination. (2023,15 de noviembre). Art for Radical Ecologies  

Manifesto. L’internationale.  

https://internationaleonline.org/contributions/art-for-radical-ecologies-manifesto/  

 

M’Bakudi, Gegé. (2025, 24 de abril). Ango-metáfora da morte [Exposición]. AfriCell, Kings  

Tower, Luanda.  

 

 

Películas 

 

Ho, Bong Joon, (Director). (2019). Parasite. [Película]. Neon. 

 

Kranioti, Evangelia. (Directora). Obscuro Barroco [Película]. Cinemadefacto; Louverture Films; 

Maria Vassiliou. 

 

https://internationaleonline.org/contributions/art-for-radical-ecologies-manifesto/


 
114 

 

 
 

7. LISTADO DE FIGURAS 

 

Fig 1. Mapa de los Reinos pre-coloniales en el S. XVIII que hoy conforman el territorio de la República de Angola./ 10 

Fig 2. Mapa actual de la República de Angola.  /   11 

Fig 3. Nerea Rogido. (2022). Pintura expandida I. Viceso, Galicia. [Instalación pictórica]  /  16 

Fig 4. Angela Cuc y Nerea Rogido. (2024). No sin nuestras voces. Guatemala. [Pintura mural]  /  17 

Fig 5. Recopilación de algunas de las personas entrevistadas durante esta etapa. (2024). Guatemala, El Salvador y 

México (Chiapas). [Collage digital].  /  18 

Fig 6. Documental OTRANS-RN, 2024, Chimaltenango, Guatemala. [Fotograma, 08:46].   /  18 

Fig. 7. Nerea Rogido. (2025). Vista de un muro de vigilancia de la Villa de la Embajada de España desde dentro. 

Luanda, Angola. [Pintura].   /  23 

Fig. 8. Niñxs juegan en calles sin asfaltar en el barrio de Viana. 2025 [Foto].  /  27 

Fig. 9. Fragmentos de Bitácora 1. 2025. [Collage digital].  /  31 

Fig. 10. Fragmentos de Bitácora 2. 2025. [Collage digital].  /  32 

Fig. 11. Fragmentos de Bitácora 3. 2025. [Collage digital].  /  33 

Fig. 12. Banderas de EUA y Angola en la Torre de AfriCell, Kings Tower, Luanda. [Foto].  /  37 

Fig. 13. Francisco de Goya. El sueño de la razón produce monstruos. Mediados del siglo XIX. [Obra].  /  41 

Fig. 14. Gegé M’Bakudi. (2025). Pintura de la exposición ANGO-METAFORA DA MORTE. Luanda. [Pintura].  /  52 

Fig. 15. Cartel de difusión de la manifestación pacífica. [Post].   /  54 

Fig. 16. Bairro de Boavista desde el aire. [Foto].   /  55 

 

Fig 17. Manifesto Africano LGBTI, s.f., p. 1. [Fanzine].  /  65 

Fig 18. Manifesto Africano LGBTI, s.f., p. 5. [Fanzine].  /  66 

Fig. 19. David Kanga, Allone Kandongo y Luísa Mayala en la puerta de Queer People, después de nuestra primera 

reunión juntas. 2025. [Foto].  /  69 

Fig. 20. Una de las varias actividades a las que he asistido en el Cúbico. 2025. [Foto].  /  70 

Fig. 21. Mel Oliveira y Luísa Mayala en nuestra primera reunión juntas. 2025. [Foto].  /  71 

Fig. 22. Preparativos del Programa TV Iris. 2025. [Foto].  /  73 

Fig. 23. Boomer Matheus en el acto DIÁLOGOS INTERSECTORIALES SOBRE DERECHOS Y SALUD SEXUAL Y 

REPRODUCTIVA, VIOLENCIA BASADA EN EL GÉNERO Y OGE SENSIBLE AL GÉNERO. 24 de Abril de 2025. 

[Foto].  /  75 

Fig. 24. Carlos Fernandes. (2022). Veja Alén do teu Preconceito. [Serie fotográfica]. Recuperado de la Web.  /  77 

Fig. 25. Workshop sobre cine documental impartido por Latifa Saïd. Abril de 2025. Alianza Francesa. [Foto].  /  79 

Fig. 26. Sankofa, 2025, [Fotograma 01:47].  /  95 

Fig. 27. Sankofa, 2025, [Fotograma 02:19]. /  96 

https://artsandculture.google.com/story/queer-angola-mlds-museu-lusofono-da-diversidade-sexual/rQXhq4eOY0NKBw?hl=pt-BR


 
115 

 

 
 

Fig. 28. Sankofa, 2025, [Fotograma 03:14].  /  97 

Fig. 29. Sankofa, 2025, [Fotograma 00:42].  /  98 

Fig. 30. Sankofa, 2025, [Fotograma 01:20].  /  99 

Fig. 31. Sankofa, 2025, [Fotograma 00:22].  /  100 

Fig. 32. Sankofa, 2025, [Fotograma 02:41]. /  101 

Fig 33. Detalle arquitectónico de la Fortaleza de São Miguel. 2025. Luanda. [Trabajo de Producción].  /  102 

Fig. 34. Estudio de planos. Fortaleza de São Miguel. 2025 [Trabajo de Producción].  /  102 

Fig. 35. Figuras colonas. Fortaleza de São Miguel. 2025. [Trabajo de Producción]. /  103 

Fig. 36. Estudio de planos. Chicala II. 2025. [Trabajo de Producción]. /  103 

Fig. 37. Exposición de Muamby de Resende en la Galería de la Universidad Lusíada de Angola. Mayo de 2025. 

[Trabajo de Producción]. /  104 

Fig. 38. UNAP (União Nacional de Artistas Plásticos). 2025. [Trabajo de Producción]. /  104 

Fig. 39. Edificio abandonado. 2025, [Trabajo de Producción]. /  105 

Fig. 40. Intervención en el rural gallego. 2022. [Pintura expandida]. /  116 

Fig. 41. Performance en Convento de Leioa. (2022). [Pintura expandida]. /  117 

Fig. 42. Instalación. (julio de 2022). Una Quema Dura. [Exposición] Sala Okela, Bilbao.  /  117 

Fig. 43. Instalación. (julio de 2022). Una Quema Dura. [Exposición] Sala Okela, Bilbao. /  118 

Fig. 44. Inor ez da ilegala/Nadie es ilegal. (2023). Colaboración con Erre. [Mural/stencil]. Barrio San Francisco, 

Bilbao. /  118 

Fig. 45. Inor ez da ilegala/Nadie es ilegal (detalle). (2023). Colaboración con Erre. [Mural/stencil]. Barrio San 

Francisco, Bilbao. /  119 

Fig. 46. A vida non se mata (2023). [Mural]. Barrio Restrepo, Bogotá. /  120 

Fig. 47. Amor e Rabia. (2023). Colaboración con Vulgaris Dedal. [Mural/grafiti]. Zona Centro, Bogotá. /  120 

Fig. 48. Amor e Rabia (detalle). (2023). Colaboración con Vulgaris Dedal. [Mural/grafiti]. Zona Centro, Bogotá. /  121 

Fig. 49. Amor e Rabia son Transformación. (2023). [Estampa]. Residencia en La Linterna, Cali. /  122 

Fig. 50. Documental OTRANS-RN. (2024). [Fotograma, 04:31]. Guatemala. /  123 

Fig. 51. Documental OTRANS-RN. (2024). [Fotograma, 07:23]. Guatemala. /  123 

Fig. 52. Documental ADES. (2024). [Fotograma, 12:04]. El Salvador. (No publicado). /  124 

Fig. 53. Documental ADES. (2024). [Fotograma, 16:27]. El Salvador. (No publicado). /  124 

Fig. 54. Lista de posibles personas involucradas. (Detalle). 2025. [Captura de Pantalla  /  133 

 

 



 
116 

 

 
 

8. ANEXOS 

 

Anexo 1  

Rogido López, Nerea. (2016). Niérika Fogar. [Trabajo de fin de grado no publicado,  

Universidade de Vigo (UVigo)] 

 

Anexo 2   

 

Rogido López, Nerea. (2021). Non é farinha, é fungo. [Trabajo de Fin de Máster no  

publicado, Universidad del País Vasco (UPV/EHU)] 

 

Anexo 3. Pintura/Mural expandido 

 

 

Fig. 40. Intervención en el rural gallego. 2022. [Pintura expandida]. 

 

https://drive.google.com/drive/folders/1q90go_Yi0Ml5lXe-TOy9Mn-fqI0_EMH4?usp=sharing
https://drive.google.com/drive/folders/1q90go_Yi0Ml5lXe-TOy9Mn-fqI0_EMH4?usp=sharing


 
117 

 

 
 

 

Fig. 41. Performance en Convento de Leioa. (2022). [Pintura expandida]. 

 

 

 

Fig. 42. Instalación. (julio de 2022). Una Quema Dura. [Exposición] Sala Okela, Bilbao. 

 



 
118 

 

 
 

 

Fig. 43. Instalación. (julio de 2022). Una Quema Dura. [Exposición] Sala Okela, Bilbao. 

 

Anexo 4  

 

 

Fig. 44. Inor ez da ilegala/Nadie es ilegal. (2023). Colaboración con Erre. [Mural/stencil]. Barrio San Francisco, 

Bilbao. 

 



 
119 

 

 
 

 

Fig. 45. Inor ez da ilegala/Nadie es ilegal (detalle). (2023). Colaboración con Erre. [Mural/stencil]. Barrio San 

Francisco, Bilbao. 



 
120 

 

 
 

 

Fig. 46. A vida non se mata (2023). [Mural]. Barrio Restrepo, Bogotá. 

 

 

Fig. 47. Amor e Rabia. (2023). Colaboración con Vulgaris Dedal. [Mural/grafiti]. Zona Centro, Bogotá. 



 
121 

 

 
 

 

 

Fig. 48. Amor e Rabia (detalle). (2023). Colaboración con Vulgaris Dedal. [Mural/grafiti]. Zona Centro, Bogotá. 

 



 
122 

 

 
 

 

Fig. 49. Amor e Rabia son Transformación. (2023). [Estampa]. Residencia en La Linterna, Cali. 

 

 

Anexo 5 – Documentales en Latinoamérica. Algunos fotogramas. 



 
123 

 

 
 

 

Fig. 50. Documental OTRANS-RN. (2024). [Fotograma, 04:31]. Guatemala. 

 

 

Fig. 51. Documental OTRANS-RN. (2024). [Fotograma, 07:23]. Guatemala. 



 
124 

 

 
 

 

Fig. 52. Documental ADES. (2024). [Fotograma, 12:04]. El Salvador. (No publicado). 

 

 

Fig. 53. Documental ADES. (2024). [Fotograma, 16:27]. El Salvador. (No publicado). 

 

 



 
125 

 

 
 

 

Anexo 6. Una ERC en Angola 

Rogido López, Nerea. (2025). Posibilidades y herramientas de diplomacia de la ERC  

(Equal Rights Coalition) en Angola. [Informe no publicado]. Embajada de España en 

Angola. 

 

Anexo 7 – Carta de Principios Feministas para las Feministas Africanas. 

Consideramos importante nombrar a las personas miembro del Grupo de Trabajo del AFF, que 

pensaron, estructuraron y divulgaron en Gana en el año 2006 la Carta de Principios Feministas 

para las Feministas Africanas: 

- Ayesha Imam (Nigeria/Senegal)  

- Bene Madunagu (Nigeria)  

- Muthoni Wanyeki (Kenia)  

- Sarah Mukasa (Uganda)  

- Jessica Horn (Uganda/Reino Unido)  

- Sylvia Tamale (Uganda)  

- Codou Bop (Senegal)  

- Everjoice Win (Zimbabue)  

- Demere Kitunga (Tanzania)  

- Mary Rusimbi (Tanzania)  

- Alice Karekezi (Ruanda)  

- Bisi Adeleye-Fayemi (Nigeria/Reino Unido)  

- Hope Chigudu (Zimbabue)  

- Shamillah Wilson (Sudáfrica) 

 

Anexo 8 – Los colectivos LGTBIQA+ implicados en la investigación 

A continuación, enumero las diversas partes con las que he tomado contacto durante estos 

meses, comenzando por los colectivos organizados LGTBIQA+. 

▪ Queer People 

Definición del proyecto 

Revista digital e independiente creada el 8 de octubre de 2020, que se define como LGBTQIAP+. 

Su equipo está conformado por cuatro personas, que manejan edición, fotografía, coordinación 

y Redes Sociales. Entre ellas, me he reunido con David Kanga y Allone Kandongo. 

Es una publicación mensual cuya intención es la de divulgar y educar a la población de los logros 

del colectivo desde el empoderamiento económico, a fin de generar circuitos de referenciación 

que salgan de los tradicionales roles feminizados o del trabajo sexual. 

También publican noticias importantes relativas a datos del colectivo, a historia y memoria 

africana en términos críticos ante el género, o noticias relativas a la situación regional de las 

luchas. 

https://drive.google.com/drive/folders/1q90go_Yi0Ml5lXe-TOy9Mn-fqI0_EMH4?usp=sharing


 
126 

 

 
 

Link - https://queerpeoplee.wordpress.com/  

 

 Arquivo de Identidade Angolano (AIA) 

Definición del proyecto 

El Archivo de Identidad de Angola (AIA) es una asociación de mujeres feministas Lesbianas, 

Bisexuales, Transexuales, Intersexuales y Queer, creada en 2017 con el objetivo de celebrar las 

múltiples identidades de las mujeres y crear contenidos sobre género y sexualidad, que obtuvo 

su registro legal en 2021 bajo el nombre de Asociación para la Defensa de las Mujeres y los 

Pueblos, cuya misión es promover los derechos y la visibilidad de las mujeres LBTIQ+ en Angola.  

Líria de Castro es la actual directora general, y la organización cuenta con un equipo de 6 

personas. 

Actualmente, las prioridades de AIA se basan en los siguientes pilares estratégicos: 

- Incidencia:  

a) desarrollo de acciones de incidencia a favor de los derechos de las personas 

LGTBIQA+ ante organismos gubernamentales;  

b) promoción de la formación SOGIESC (Orientación Sexual, Identidad de Género y 

Características Sexuales) para públicos estratégicos; 

- Sensibilización: concienciar a la sociedad angoleña sobre una cultura de respeto a los derechos 

humanos y a la diversidad sexual y de género; 

- Creación y difusión de contenidos: producción, recopilación, traducción y difusión de contenidos 

sobre género y sexualidad en los contextos angoleño y africano, incluidos vídeos, folletos 

educativos y publicaciones impresas; 

- Refugio, creación de comunidad y empoderamiento: proporcionar refugio y espacio seguro a 

las personas LGTBIQA+, especialmente a las mujeres LGTBIQA+. Esto último lo consiguen con 

el proyecto del Cúbico, la casa sostenida por AIA que sirve de refugio para personas LGTBIQA+ 

que sufren violencia estructural y se ven obligadas a abandonar sus lugares de origen por dejar 

de ser seguros para ellxs. 

Link - https://aiaangola.org/ 

 

▪ Asociação Íris Angola 

Definición del proyecto 

Íris es una organización no gubernamental angoleña activa desde el año 2013 que trabaja para 

promover la ciudadanía y los derechos humanos para la comunidad LGTBIQA+ en Angola. La 

visión de IRIS se basa en los conceptos de igualdad de género, no despenalización, inclusión y 

promoción de los derechos de las minorías sexuales y de género en Angola. Esta organización 

desempeña el papel de promotor de todos los derechos de las minorías sexuales y de género en 

https://queerpeoplee.wordpress.com/
https://aiaangola.org/


 
127 

 

 
 

Angola, empezando por el derecho a la salud, la integridad física y psicológica, la igualdad, la 

identidad, el acceso a la justicia, la inclusión y otros. 

La asociación mantiene lazos estratégicos y de desarrollo con diversas organizaciones 

nacionales e internacionales. Es miembro de pleno derecho del Mecanismo Nacional de 

Coordinación para la financiación del Fondo Mundial y de la Red Nacional de Lucha contra el 

VIH/SIDA. 

Dicha asociación se ha hecho un nombre por su participación activa en los principales procesos 

de desarrollo de estrategias, presentación de subvenciones, realización de estudios serológico-

comportamentales, investigaciones y evaluaciones jurídicas y ejecución de actividades de 

masas. Se señalan con especial atención: 

- Desarrollo del 5º y 6º Plan Estratégico Nacional para la respuesta al VIH/SIDA, hepatitis virales 
y otras ITS - 2019-2022. 

- Desarrollo y negociación de subvenciones del Fondo Mundial (NFM1, NFM2, Z GRANT y 
NFM3). 

- Estudio financiado por la SADC sobre la prevalencia del VIH y los factores biológicos y 
conductuales de la infección entre las trabajadoras del sexo (PFS) en Benguela y Luanda (2017). 

- Participación en la primera estimación integrada del tamaño de la población y IBBS de 
prevalencia de VIH, clamidia, gonorrea, sífilis y tricomonas entre HSH, mujeres trans y PFS en 
las provincias de Luanda, Bié, Benguela, Cabinda y Cunene (2017). 

- Participación en la elaboración de la Estrategia Nacional para Poblaciones Vulnerables y 
Clave; el análisis de situación para poblaciones clave y vulnerables; Directrices para 
profesionales de la salud que trabajan con poblaciones clave (2018). 

- Participación en el Informe de Evaluación del Entorno Legal del VIH (2019). 

- Participación en la elaboración del Plan Estratégico de las OSC de PENASO (2019). 

- Grupo técnico para la actualización de la Ley 8/04 de VIH-Sida ( 2024). 

 

Entre las actividades que realizan, encontramos: 

- Asesoramiento y pruebas del VIH/SIDA, así como distribución de preservativos a la 
comunidad y población clave 

- Festiris (festival Cultural LGTBIQA+). Promover los movimientos y asociaciones 
LGTBIQA+ y sus acciones dentro de la comunidad LGTBIQA+ y la población en 
general. 

- Concurso Miss Trans. Visibilidad y empoderamiento de los cuerpos y belleza de las 

personas trans. Al público de la comunidad y al público en general. 



 
128 

 

 
 

- TV IRIS (En Redes Sociales). A través de este medio, se trabaja por ampliar horizontes, 
cuestionar estereotipos y crear un espacio seguro y acogedor para debates importantes 
que a menudo quedan marginados. A través de entrevistas, debates, documentales y 
entretenimiento. 

- Actividades Comunitarias centradas en educación, divulgación y prevención a la 
comunidad y al público general 

- Apoyo Psico-Social y Jurídico a la comunidad 

Link – Lxs compañerxs no tienen web oficial. Asimismo, incluimos el Facebook ( 

https://www.facebook.com/associacaoiris/ ) y el Instagram ( 

https://www.instagram.com/iris.angola/ ) por su músculo divulgativo y la importancia que 

asimismo tienen en la militancia de este grupo, siendo una gran parte de sus actividades en estos 

soportes –como lo son TV Iris o los comunicados, manifestaciones y anuncios asamblearios-. 

 

▪ Associação de Trabalhadoras do Sexo de Angola. (ATSA) 

Definición del proyecto 

ATSA trabaja para cambiar los derechos de las trabajadoras del sexo en términos de 

gobernanza, política, legislación, jurídica, acerca de la prestación de servicios o la opinión 

pública, aumentar la visibilidad de las preocupaciones locales y nacionales en los principales 

espacios de defensa regionales para mejorar los derechos humanos y las condiciones de trabajo 

de los trabajadores del sexo. La directora de la Organización es Mel Oliveira. 

En Angola el trabajo sexual no está previsto por la ley como un delito, pero tampoco hay leyes a 

favor del trabajo sexual como un trabajo, así como la falta de políticas públicas para responder a 

la violencia que sufren las trabajadoras sexuales LGTBIQA+ en los puntos focales. 

La organización trabaja con mujeres y con personas del colectivo LGTBIQA+. 

Objetivos 

▪ Oponerse a la criminalización y otras formas de opresión legal del trabajo sexual y 
apoyar su reconocimiento como trabajo 

 

▪ Abogar por el acceso universal a los servicios de salud, incluidos los de atención 
primaria, VIH y salud sexual y reproductiva 

 

▪ Denunciar la violencia contra las trabajadoras y los trabajadores sexuales, incluida la 
ejercida por la policía, las instituciones, los clientes y las parejas íntimas, al tiempo que 
se cuestiona el mito de que el trabajo sexual es inherentemente violencia de género 

 

▪ Oponerse a los abusos contra los derechos humanos, incluida la programación 
coercitiva, las pruebas obligatorias, las redadas y la rehabilitación forzosa 

 

https://www.facebook.com/associacaoiris/
https://www.instagram.com/iris.angola/


 
129 

 

 
 

▪ Desafiar el estigma y la discriminación contra las trabajadoras y los trabajadores 
sexuales, sus familias y parejas, y otras personas implicadas en el trabajo sexual 

 

▪ Abogar por el empoderamiento económico y la inclusión social de los profesionales del 
sexo en tanto que profesionales del sexo 
 

Link – Lxs compañerxs no tienen página web oficial 
 

 

▪ Movimiento Eu Sou Trans Angola (MESTA) 

Definición del proyecto 

“Eu sou Trans” es un movimiento que tiene como objetivo concientizar e informar a la sociedad 

angoleña sobre la comunidad trans, y los desafíos que la misma enfrenta. Es un movimiento 

activo desde el año 2019. 

Objetivos 

- Llamar la atención de la sociedad sobre los retos a los que se enfrenta la comunidad 

trans debido a la discriminación y la violencia que sufren.  

A través de campañas de sensibilización. Charlas, mesas redondas en espacios 
seguros con acceso abierto tanto para el público como para los miembros de la 
comunidad. 

- Hacer hincapié en la importancia de los derechos de la comunidad trans en la sociedad 
(acceso a servicios sanitarios, educación, seguridad y empleo).  

Crear asociaciones y tender puentes sólidos con instituciones estatales, el gobierno así 
como organizaciones internacionales y de la sociedad civil para implementar 
conjuntamente proyectos de sensibilización e inclusión. 

- Informar y educar a la comunidad trans sobre sus derechos, cuestiones de salud y 
seguridad.  

Talleres, conferencias y grupos de discusión específicos para miembros de la 
comunidad, con el objetivo de compartir experiencias así como proporcionar respuestas 
y asesoramiento para resolver las situaciones vividas. 

- Empoderar y apoyar a las víctimas de violencia de género.  

A través de material informativo así como del contacto directo con las comunidades, 
compartiendo conocimientos jurídicos y cívicos 

- Sensibilizar, formar e informar a los profesionales del sector sanitario, la policía, 
educación y los medios de comunicación.  



 
130 

 

 
 

A través de nuestros proyectos de talleres sobre poblaciones clave, estigma y 
discriminación, orientación sexual e identidad de género con el fin de minimizar el pre-
concepto de la comunidad como parte de la misma sociedad. 

 

▪ Derechos Humanos Intersexo Angola (DHIA) 

Definición del proyecto 

Derechos Humanos Intersex Angola es una organización no gubernamental y sin ánimo de lucro 

dedicada a promover los derechos humanos y la inclusión social de las personas intersexuales 

en Angola. Fundada por una persona intersexual que ha experimentado la discriminación y la 

falta de apoyo, el movimiento busca educar a la sociedad, desmitificando los prejuicios y 

luchando contra la marginación. Buscan construir una Angola más inclusiva, donde todo el 

mundo tenga derecho a ser quien es, sin miedo ni vergüenza. 

Sus objetivos están articulados hacia crear una sociedad en la que se respete y celebre la 

diversidad intersexual.  

▪ A través de campañas de sensibilización, la defensa de la igualdad de derechos y la 
creación de espacios de apoyo, DHIAngola pretende garantizar que las personas 
intersexuales puedan vivir con dignidad y respeto.  

 

▪ Trabajamos con las comunidades locales, las asociaciones estratégicas y los medios de 
comunicación, promoviendo la visibilidad y la inclusión. Ofrecemos recursos y apoyo a 
las personas intersexuales y a sus familias, trabajando para eliminar barreras y promover 
la justicia social.  

 

▪ Garantizar que la legislación angoleña reconozca y proteja los derechos de las personas 
intersexuales.  

 

▪ Trabajar por la implementación de políticas públicas inclusivas que apoyen a las personas 
intersexuales. 

 

▪ Combatir la discriminación en todas sus formas, incluidas la educación, la sanidad, el 
empleo y la sociedad en general. 

 

Link - https://dhiangolano.blogspot.com/ 

 

▪ Colectivo Rompe 

Definición del proyecto 

El colectivo Rompe se encuetra en Chicala II, un musseque en una zona codiciada de la ciudad, 

en el brazo de la ciudad que pertenece al continente y que conecta con la Ilha de Luanda, al 

https://dhiangolano.blogspot.com/


 
131 

 

 
 

borde del Atlántico. Será demolido en un planeamiento de la ciudad de aquí a pocos años, y en 

su lugar se construirán rascacielos y viviendas de lujo, inalcanzables para la mayoría. Es un 

colectivo fundado por Pamina Sebastião, y que trabaja por poner las artes en servicio de la 

transformación social, haciendo especial hincapié a términos decolonales y cuirs.  

Es un espacio en el que tienen lugar residencias artísticas, así como aulas para niñes de la calle. 

Tiene abierta a la disposición del público una biblioteca rica en conceptos decoloniales y 

artísticos, y una sala de cine en la que siempre están proyectando pelícilas africanas. Es un 

espacio seguro para el colectivo y sus eventos, así como también un lugar abierto para artistas 

que no tienen dónde trabajar. 

Link - https://rompeluanda.tumblr.com/ 

 

Anexo 9 – Algunas personas implicadas en la investigación 

▪ Fernando Damazio (UPND) 

Fernando, miembro del colectivo LGTBIQA+ y trabajador del Departamento de Igualdad de 

Género de la ONU, ha sido un apoyo constante en este proyecto. Nos conocimos en Luanda y 

desde entonces ha facilitado contactos clave, informes y presentaciones estratégicas en 

eventos. También fue amigo de Carlos, lo que refuerza su implicación emocional y profesional. 

▪ Aneth Silva (coreografía IEZU!) 

Aneth es una reconocida coreógrafa angoleña. Nos vinculamos por el trabajo en Casa das 

Artes y más adelante a través de su pieza “IEZU!”, una relectura crítica del kuduro. Su 

compromiso social es profundo, como muestra su trabajo sobre la violencia policial hacia 

zungueiras. Discutimos la posibilidad de integrar su obra en el documental. 

▪ Dmitri Fernandes 

Dmitri es un activista versátil con experiencia en medios, producción, moda y eventos. Su 

energía, calidez y disponibilidad han sido clave. Siempre mostró interés genuino en colaborar y 

apoyar cualquier avance del proyecto. 

▪ Inés Oliveira 

Conocí a Inés en el Doc Luanda. Su perfil artístico y feminista, junto a su red de contactos, 

enriquecieron el proyecto. Me presentó a cineastas, productoras como 9 Filmes, y se mantuvo 

como aliada entusiasta y generosa con referentes e ideas. 

▪ Latifa Saïd 

https://rompeluanda.tumblr.com/


 
132 

 

 
 

Latifa, documentalista comprometida, ofreció un taller potente en Doc Luanda. Su película 

“Tahiti” y su frase “tout le cinéma c’est politique” marcaron el impulso del proyecto. Me brindó 

consejos y vías de financiación. 

▪ Blandine Klander 

Blandine es realizador y productor en Geração 80. Coordinador del Cine Zunga!, siempre se 

mostró disponible para pensar formas de producción. Visitamos posibles locaciones para filmar, 

y su experiencia fue valiosa en el diseño del proyecto. 

▪ Avx 

Artista multidisciplinar, Avx trabaja en pintura, moda y eventos desde una mirada decolonial. 

Fue clave en pensar el vestuario del posible teaser y en señalar la importancia de incluir 

Chicala II como espacio simbólico, lugar que él mismo me mostró. 

▪ Pello Maudo 

Pello fue mi cómplice audiovisual en otros contextos de lucha. Desde la distancia, participó 

activamente en la conceptualización del proyecto: guiones, entrevistas, planos. Su escucha, 

amistad y entusiasmo fueron motores creativos fundamentales. 



 
133 

 

 
 

 

Fig. 54. Lista de posibles personas involucradas. (Detalle). 2025. [Captura de Pantalla]. 

 

Nota: Captura de la lista de Excel con las posibles personas involucradas en el proyecto. La lista  

de las personas potencialmente involucradas, de una u otra manera, es amplia y difícil de concretizar. 

 

Anexo 10 – Proposta Documentário 

https://drive.google.com/drive/folders/1q90go_Yi0Ml5lXe-TOy9Mn-fqI0_EMH4?usp=sharing


 
134 

 

 
 

 

Anexo 11 – Documento de Contrato para Entrevista 

 

Anexo 12 –  Link al vídeo de Sankofa. 

Link alternativo al vídeo.  

 

https://drive.google.com/drive/folders/1q90go_Yi0Ml5lXe-TOy9Mn-fqI0_EMH4?usp=sharing
https://www.youtube.com/watch?v=010oFd0NSAU
https://drive.google.com/file/d/1ntOWCmJ3Tqniv3vjX8UaLsmjJRG_5Zwf/view?usp=drive_link

	Romero, Belén. (2015). La colonialidad de la naturaleza. Visualizaciones y contra
	visualizaciones decoloniales para sostener la vida. Extravío: Revista electrónica de literatura comparada, (8), 1-22.
	http://hdl.handle.net/10550/47790
	Catálogos / fanzines / manifiestos

	Películas
	Fernando, miembro del colectivo LGTBIQA+ y trabajador del Departamento de Igualdad de Género de la ONU, ha sido un apoyo constante en este proyecto. Nos conocimos en Luanda y desde entonces ha facilitado contactos clave, informes y presentaciones estr...
	▪ Dmitri Fernandes
	▪ Inés Oliveira
	▪ Latifa Saïd
	▪ Blandine Klander
	▪ Avx
	▪ Pello Maudo

	Nombre estudiante: Nerea Rogido López
	A Aplicado: On
	B Teórico_2: Off
	Título del trabajo: Escrevermo-nos. Un método contravisual en el límite de la autorrepresentación cuir(?) angoleña
	Materia: [V Trabajo de Fin de Máster]
	Modalidad A: [Trabajo de investigación aplicado (cultural): ciclos (cine, audiovisual, música, teatro, literatura, ...), seminario/jornada/encuentro (especialistas, voces, debates), …]
	Modalidad B: [Elegir una opción del Menú del desplegable]
	Palabras clave: Dignidad visual, contravisualidad, opacidad, decolonialidad, artivismo, cuir, Angola
	Resumen: “Escrevermo-nos” es un intento de trazar un estudio de posibilidades acerca de las necesidades prácticas de la comunidad LGTBIQA+ en Luanda, Angola.
El resultado es un proyecto de investigación metodológico, que deja la producción de un producto audiovisual en un segundo plano y exige atención en el método investigativo en sí mismo. Esto se debe a que nos intentamos insertar en unos activismos LGTBIQA+ en un lugar en el que las heridas coloniales exigen y despiertan una toma de agencia y una activación del lugar de enunciación propio, radical y decolonial. Este último hecho revela las incongruencias que ofrece mi figura política y mi rol en el proyecto (propositora), y nos anima a visualizar la situación desde paradigmas autocríticos y opacos. El proyecto se enmarca en la corriente crítica de las formas normativas de distribución y validación en el campo de la representatividad, que es la contravisualidad (Mirzoeff, 2011). Así, surgen maneras menos translúcidas y dogmáticas de encauzar la contravisualidad.
Se transita de la cedencia a la posibilidad y se consigue una fisura real en la producción de imágenes. El resultado de este proceso de investigación metodológico se convierte en un espacio real donde poner en práctica una “ecología de saberes” (De Sousa-Santos, 2009), para que una enseñanza recíproca –amor- brote en una relación asimétrica -poder-.



